

جمادي أولي ١٣٣٢ هـ ، الموافق ايريل ٢٠١١ -

Www.areskacom

- و معركة فق وباطل
- 🥏 اسلاف پرتی سےاصنام پرتی تک
- 🗨 كياني أكرم مَالِيَّا نِي الله تعالى كود يكها ہے؟
- 💿 کسی صحالی نے نبی اکرم مٹاٹیظ کا خون نہیں پیا
- 🔸 تحسی صحالی ہے بی اگرم خانظ کا بیشاب بینا ٹابت نہیں
  - امام تر ندی میشد: اوران کی اصطلاح "حسن"





المضطف طفين



دَارِيْخُصُّص ولِتُحْقِيق،جهلم، پاکستان



|    |                                        | ماهنامهالسنة جهلم ،شاره نمبر ۳۰          |
|----|----------------------------------------|------------------------------------------|
|    | ۲۰                                     | جمادي أولي ٣٣٢ هـ ، الموافق اپريل ١١٠    |
| 02 | غلام مصطفى ظهيرامن بورى                | 1   معر که حق و باطل                     |
| 07 | غلام مصطفى ظهيرامن يورى                | 2 اسلاف پرستی سے اصنام پرستی تک          |
|    |                                        | 3 کیانی اکرم مٹالیا نے                   |
| 14 | غلام مصطفى ظهيرامن يورى                | الله تعالیٰ کو دیکھا ہے؟                 |
|    |                                        | 4 نبي اكرم مَثَاثِينِمُ كاخون            |
| 22 | غلام مصطفى ظهيرامن بورى                | حسی صحافی نے نہیں پیا                    |
|    |                                        | 5 کیاکسی صحابی سے نبی اکرم مثلظیم        |
| 29 | غلام مصطفي ظهيرامن يورى                | کا بیشاب بینا ثابت ہے؟                   |
|    | ئ?                                     | 6 ''ضعيف+ضعيف= حسن'' کي جيين             |
| 32 | <sup>ش</sup> ن' حافظ ابو یخیٰ نور پوری | امام تر مذی ڈِشلٹۂ اور ان کی اصطلاحِ ''' |



السینة کے متعلق قارئین جانتے ہیں کہ باطل عقائد کے خلاف قرآن وسنت کے دلائل سے مزین و مبر ہن رد "معرکہ حق و باطل' کے نام سے سلسلہ وار جاری ہے۔ اس کی تیسری قسط پیشِ خدمت ہے۔ ح،۱،ک

عقيده نصبر الله انصاري والنَّهُ

ے روایت ہے: إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أمر الشمس ، فتأخّرت

موكيا \_ ''(المعجم الكبير للطبراني: ٤٠٥١)

## تبصره: ي باطل (جمولی) روايت ب، كيونكه:

اس کے راوی احمد بن عبد الرحمٰن بن المفصل کے بارے میں حافظ اللہ کا اس کے راوی احمد بن عبد الرحمٰن بن اللہ کا اللہ کی اللہ کا ا

(مجمع الزوائد للهيثمي : ٤٦/٩)

اس کے راوی ولید بن عبد الواحد النیمی کوسوائے امام ابنِ حبان (۲۲۳/۹)
 کسی نے ثقہ نہیں کہا ، للہذا یہ ''مجہول الحال'' راوی ہے۔

🗇 ابوالزبیر'' مدلس'' راوی ہیں اور ساع کی صراحت نہیں کررہے۔

فائده: اگر کوئی کھے کہ احمد بن عبد الرحمٰن الحرانی کی محفوظ بن بحر راوی نے

متابعت كى ہے ـ (طرق حديث ردّ الشمس لابي الحسن شاذان الفضلي بحواله اللآلي

المصنوعة للسيوطى: ١/٣٤١) تواس كا جواب يه ب كم محفوظ بن بحرك بارے ميں ابوعروبه (م ١٦٨هـ) فرماتے بيں: كان يكذب . "يه جموك بولا كرتا تھا۔"

(الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدى: ٢٤١/٦)

نيز امام ابن عرى رَمُّ الله خود فرمات بين: له أحاديث يوصلها وغيره يرسلها ، وأحاديث يرفعها وغيره يوقفها على الثقات .

''اس نے بہت سی الیمی احادیث کو موصول بیان کر دیا ہے جن کو اس کے علاوہ دوسرے ثقہ راوی مرسل بیان کرتے ہیں ، نیز اس نے بہت سی الیمی احادیث کو مرفوع بیان کر دیا ہے جن کو دوسرے راوی ثقہ راویوں سے موقوف بیان کرتے ہیں ۔''

(الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدى: ٦٠/٦٤)

سوائے امام ابنِ حبان رشلتہ (۲۰۴/۹) کے کسی نے اسے ثقہ نہیں کہا ، لہذا یہ راوی ''ضعیف'' ہے ۔ اس کے باوجود حافظ بیٹمی (مجمع الزوائد: ۸/۲۹۷) اور حافظ ابنِ حجر (فتح الباری:۲۲۱/۱) کا اس کی سندکو''حسن'' قرار دینا تساہل پر مبنی ہے۔

اس ''ضعیف' اور جھوٹی روایت کو بنیاد بنا کر''اعلی حضرت' احمد رضا خان بریلوی صاحب نے یوں سرخی جمائی ہے: '' نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا تھم شمس وقمر، تمام ملکوت السموات والارض پر حاوی ہے، آفتاب کو تھم دیا کہ تشہر جا، فوراً تشہر گیا، اسی طرح چاند'' (الامن والعلی از احمد رضا خان بریلوی: ص۱۲۲)

۲۔ سیدنا عباس بن عبد المطلب والنّو بیان کرتے ہیں: "میں نے نی اکرم عَلَیْماً کودیکھا گہوارے میں چاند سے باتیں فرماتے انگشت مبارک سے اشارہ کرتے، چانداُس طرف جھک جاتا۔ نبی کریم عَلَیْماً نے فرمایا: اِنّدی کننت اُحدّ شه ویسحد تحت العرش ، بال

میں اس سے باتیں کرتا تھا ، وہ بھی مجھ سے باتیں کرتا اور مجھے رونے سے بہلاتا۔ میں اس www.ircpk.com

## کے گرنے کا دھا کہ بھی سنتا تھا جب وہ زیرعرش سجدے میں گرتا۔''

(دلائل النبوة للبيهقي : ٢١/٢، تاريخ ابن عساكر : ٣٦٠/٤)

پیچھوٹ کا پلندہ ہے۔اس کے راوی احمد بن ابراہیم احکمی کے تبصره:

بارے میں خود امام بیہتی ڈلٹے فرماتے ہیں کہ بیر''مجہول'' ہے ، جبکہ پیر کذاب اور اپنی طرف سے جھوٹی حدیثیں گھڑ کر رسول الله مالیّنیم کی طرف منسوب کرنے والا راوی تھا۔اس کے بارے میں امام ابوحاتم الرازی الله فرماتے ہیں: لا أعرف ، وأحديشه

باطلة موضوعة كلّها ، ليس لها أصول ، يدل حديثه على أنّه كذّاب .

''میں اسے جانتا تو نہیں ، البتہ اس کی بیان کردہ تمام احادیث باطل اور حجموثی ہیں ۔ ان کی کوئی اصل نہیں ۔ اس کی بیان کردہ حدیثیں بتاتی ہیں کہ پیر جھوٹا راوی تھا۔''

(الجرح والتعديل لابن ابي حاتم: ٢٠/٢)

حافظ ابن الجوزي رشلطة نے اسے'' كتاب الضعفاء والمتر وكين' ميں ذكر كيا ہے ۔صرف امام ابنِ حبان ﷺ (١٠١/٩) نے ''مجهول'' راویوں کو ثقة قرار دینے والے قاعدے کے تحت اسے ثقہ قرار دیا ہے۔

جناب احمد رضا خان بریلوی صاحب ان باطل روایات پر اپنے عقیدے کی بنیاد رکھتے ہوئے لکھتے ہیں: ''جب دودھ پتوں کی حکومت ِ قاہرہ ہے تو اب کہ خلافۃ الله الكبرىٰ كا ظہور عین شاب پر ہے ۔ آفتاب کی کیا جان کہ ان کے حکم سے سرتانی کرے ۔ آفتاب و ماہتاب در کنار واللہ العظیم ملائکہ مد برات الامر کہ تمام نظم ونسق عالم جن کے ہاتھوں پر ہے، محد رسول الله خلیفة الله الاعظم صلی الله تعالی علیه وسلم کے دائر وَ حکم سے باہز نہیں نکل سکتے ۔'' (الامن والعلىٰ از احمد رضا خان بریلوی: ص۱۲۳)

ظاہر ہے کہ جن عقائد کی بنیاد الیمی روایات پر ہو وہ عقائد لازمی طور پر مبالغہ آمیز اور باطل ہی ہوں گے۔

''اعلی حضرت'' احمد رضا خان بریلوی صاحب کھتے ہیں: ''سیدنا سلیمان علیہ الصلاۃ والسلام کی نماز عصر گھوڑوں کے ملاحظہ میں قضا ہوئی حقیہ توادت بالحجاب یہاں تک کہ سورج پردے میں جاچھپا۔ارشاد فرمایا: دُدّو ھیا علی . پلٹا لاؤ میری طرف ۔ سیدنا علی سے اس آیت کریمہ کی تفییر میں مروی ہے کہ سلیمان علیا کے اس قول میں ضمیر آقاب کی طرف ہے اور خطاب اُن ملائکہ (فرشتوں) کو جو آقاب پر متعین ہیں ، میں ضمیر آقاب کی طرف ہے اور خطاب اُن ملائکہ (فرشتوں) کو جو آقاب پر متعین ہیں ، لینی سلیمان نے اُن فرشتوں کو حکم دیا کہ ڈو بے ہوئے آقاب کو واپس لے آؤ۔ وہ حسب الحکم واپس لائے یہاں تک کہ مغرب ہوکر پھر عصر کا وقت ہوگیا اور سلیمان علیا نے نماز ادا فرمائی۔'' (الامن والعلی از احمد رضا خان بریلوی: ص۱۲۲)

تبصود: یجهونی کهانی ہے جے ''اعلیٰ حضرت''عقیدہ کے باب میں

مزے لے لے کربیان کردہے ہیں۔

حافظ ابنِ حجر المُلكِّير (٣٧٤-٨٥٢هـ) اس روايت كے بارے ميں فرماتے ہيں:

وهذا لا يثبت عن ابن عبّاس ولا عن غيره ، والثابت عن جمهور أهل العلم بالتفسير من الصحابة ومن بعدهم أنّ الضمير المؤنث في قوله ﴿رُدُّوهَا﴾ للخيل ، والله أعلم .

'' یہ بات نہ سیدنا ابنِ عباس والتہ اسے فابت ہے نہ کسی اور صحابی سے ۔ جمہور مفسرین صحابہ وتا بعین سے جو بات فابت ہے وہ یہ ہے کہ فرمانِ باری تعالی ﴿ رُدُّو هَا ﴾ میں ضمیر گھوڑوں کی طرف لوٹتی ہے ۔ واللہ اعلم!' (فتح البادی: ۲۲۲/٦)

بےسروپا اور بے سندروایات سے عقیدہ ثابت کرنا اہل حق کا وطیرہ نہیں ۔

فائده: سيدنا ابو هريره دانني سيدنا ابو هريره دانني عليه الله على ا

((غزا نبيّ من الأنبياء ..... فقال للشمس: أنت مأمورة وأنا مأمور،

اللُّهمّ احبسها على شيئا ، فحبست عليه حتّى فتح الله عليه ))

"الله تعالى كايك نبى في (وشمنول كساتھ لرائى كى) .....انہوں في سورج سے کہا: تو بھی (اللہ کے حکم کا) یابند ہے اور میں بھی یابند ہوں ۔اے اللہ! تو اس سورج کو میرے لیے کچھ دیرروک دے ۔سورج کواس نبی کی فتح تک روک دیا گیا۔''

(صحیح البخاری: ۱/۰۶۷ ح: ۳۱۲۳ صحیح مسلم: ۲/۸۵/ ح: ۱۷٤۷)

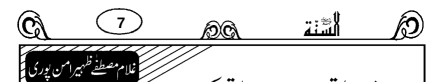
ایک نبی کا طرزعمل بھی دیکھیں کہ وہ کس طرح خشوع وخضوع سے اللہ تعالیٰ کے در بار میں التجا کر رہے ہیں ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کی دُعا کوشرفِ قبولیت سے نوازا ۔ سورج اللہ کے حکم سے کچھ دریر کے لیے رُک گیا۔ ملاحظہ فرمائیں کہ اللہ کے اس نبی نے اللہ تعالیٰ سے دُعا اسی لیے کی تھی کہ ان کا حکم سورج برنہیں چلتا تھا ، بلکہ وہ تو اسے مخاطب ہو کر فرما رہے ہیں کہتم بھی تھم الٰہی کے ماتحت ہوں اور میں بھی ۔

کیا تبھی نبی اکرم مُثَاثِیمٌ نے صحابہ کرام کوکوئی حکم دینے کے بجائے اللہ تعالیٰ سے دُعا کی تھی کہ اے اللہ! تُو ان کومیرے لیے اس کام پر مامور کر دے؟ یقیناً ایبا تبھی نہیں ہوا ، كيونكه صحابه كرام يررسول الله تَلَيْنَا كَمَا كَمُ عَلَمْ جِلْنَا تَهَا - اسى طرح الرسورج جيانداور دوسرا نظام عالم کسی نبی کے ماتحت ہوتا تو وہ اللہ تعالیٰ سے دُعا کرنے کے بجائے ڈائر یکٹ سورج کو رُ کنے کا حکم دے دیتے!

د نبی کریم مُنافیظ کا حکم شمس و قمر ، تمام ملکوت السماوات ''اعلیٰ حضرت'' کابیہ کہنا کہ: والارض يرجاري ہے۔"

کس قدر بے دلیل اور مبالغہ آمیزی والاعقیدہ ہے جو واضح طور پر قرآن وحدیث اور اجماع امت کے بھی منافی ہے۔ ہدایت کی توفیق تو اللہ ہی کے پاس ہے۔





# اسلاف ریسی سے اصنام ریسی تک

اسلاف پرستی ہی دراصل اصنام پرستی ہے۔ دنیا میں شرک اولیاء وصلحاء کی محبت وتعظیم میں غلو کے باعث پھیلا۔اس حقیقت کو مشہور مفسر علامہ فخر الدین رازی (۲۰۲-۵۲۸هـ) نے یوں آشکارا کیا ہے۔

إنّهم وضعوا هذه الأصنام والأوثان على صور أنبيائهم وأكابرهم ، وزعموا أنّهم متى اشتغلوا بعبادة هذه التماثيل فإنّ أولئك الأكابر تكون شفاء لهم عند الله تعالىٰ ، ونظيره في هذا الزمان اشتغال كثير من الخلق يتعظّم قبور الأكابر على اعتقاد أنّهم إذا عظّموا قبورهم فإنّهم يكونون شفعاء لهم عند الله. ''مشرکین نے اپنے انبیائے کرام اور اکابر کی شکل وصورت پر بت اور مُورتیال بنالی تھیں ۔ان کا اعتقاد تھا کہ جب وہ ان مُورتیوں کی عبادت کرتے ہیں تو بیہ اکابر اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کی سفارش کرتے ہیں ۔اس دور میں اس شرک کی صورت ریہ ہے کہ بہت سے لوگ اینے اکابر کی قبروں کی تعظیم میں مصروف ہیں ۔ ان کا اعتقاد ہے کہ اکابر کی قبروں کی تعظیم كرنے كى وجہ سے وہ اكابر اللہ كے ہاں ان كے سفارشى بنيں گے ـ " (تفسير الرازى: ٢٢٧/١٧) قرآن و حدیث میں قبر پرستی کے جواز پر کوئی دلیل نہیں ۔اس کے برعکس قبر پرستی کی واضح مذمت موجود ہے ۔ یہ قبوری فتنہ شرک کی تمام صورتوں اور حالتوں پر حاوی ہے ۔ غیراللہ سے استمداد ، استعانت اور استغاثہ ، مخلوق کے نام پرنذر و نیاز اور اس سے امیدیں وابستہ کرنا قبر پرستی کا ہی شاخسانہ ہے۔

قرآنِ كريم نے اہل فكر ونظركوان الفاظ ميں دعوت توحيد دى ہے:

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمُتُمُ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمُلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي

السَّـمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمُ فِيهِمَا مِنُ شِرُكٍ وَّمَا لَهُ مِنْهُمُ مِنُ ظَهِيرِ ﴿ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إلَّا لِمَن أَذِنَ لَهُ ﴿ (سبا: ٢٣٠٢٢)

''(اے نبی) کہہ دیجیے! تم ان لوگول کو یکاروجن کوتم اللہ کے سوا (معبود) سمجھتے ہو۔ وہ تو آسان و زمین میں ایک ذرے کے بھی مالک نہیں ، نہان کا آسان و زمین میں کوئی حصہ ہے نہان میں سے کوئی اللہ تعالیٰ کا معاون ہے نہ اللہ کے ہاں کوئی سفارش فائدہ دیتی ہے، ہاں جس شخص کے لیے وہ خود اجازت دے۔''

شخ الاسلام ثانی ، عالم ربانی ، امام ابنِ قیم طلطه (۲۹۱ ۱۵۷ه) اس آیت کے متعلق كُت ين: فتأمّل كيف أخذت هذه الآية على المشركين بمجامع الطرق الّتي دخلوا منها إلى الشرك وسدّتها عليهم أحكم سدّ وأبلغه ، فإنّ العابد إنَّما يتعلَّق بالمعبود لما يرجو من نفعه ، وإلَّا فلو لم يرج منه منفعة لم يتعلُّق قلبه به ، وحينئذ فلا بدّ أن يكون المعبود مالكا للأسباب الَّتي ينفع بها عابده ، أو شريكا لمالكها أو ظهيرا أو وزيرا ومعاونا له أو وجيها ذا حرمة وقدر يشفع عنده ، فإذا انتفت هذه الأمور الأربعة من كلّ وجه وبطلت انتفت أسباب الشرك وانقطعت مواده ، فنفى سبحانه عن آلهتهم أن تملك مثقال ذرّة في السموات والأرض ، فقد يقول المشرك : هي شريكة لمالك الحقّ فنفى شركتها له ، فيقول المشرك : قد تكون ظهيرا ووزيرا ومعاونا ، فقال : وماله منهم من ظهير ، فلم يبق إلا الشفاعة فنفاها عن آلهتهم وأخبر أنّه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه . " آپ غور كرين كهاس آيت نے مشركين كاكس طرح ناطقہ بند کیا ہے۔ ان کے شرک میں داخل ہونے کے دروازوں کو کس قدر پختگی اور عمد گی سے بند کیا ہے ۔ کوئی عبادت کرنے والا اینے معبود سے اسی لیے تعلق رکھتا ہے کہ اسے اس سے کسی فائدے کی امید ہوتی ہے۔ اگر معبود سے کسی فائدے کی توقع نہ ہوتو عبادت کرنے

والے کا دل معبود سے نہیں لگتا ۔ تب ضروری ہے کہ معبود یا تو ان اسباب کا مالک ہوجن سے عبادت گزار کو فائدہ ہو یا معبود ان اسباب کے مالک کا ساجھی اور حصہ دار ہو یا اس کا معاون یا وزیر ومثیر ہو یا مالک اسباب کی نظر میں اس قدر جاہ و جلال کا حامل ہو کہ وہ اس کی سفارش کورڈ نہ کر سکے ۔ جب یہ چاروں اُمور ہر طرح سے باطل ہیں تو شرک کے اسباب کی بھی نفی ہوگئ اور اس کی بنیادیں اُکھڑ گئیں ۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے مشرکین کے معبودوں کے بارے میں آسان و زمین کے ایک ذرے کے مالک ہونے کی بھی نفی کر دی ہے ۔ بسا اوقات مشرک کہہ دیتا ہے کہ یہ معبودان مالک چیقی کے ساجھی ہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے حصہ دار ہونے کی نفی کر دی ۔ پھر مشرک کہہ دیتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے معاون ، وزیر یا دست ہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان میں سے اس کا کوئی بھی معاون نہیں ۔ اب صرف شفارش کی بات رہ گئی تھی تو اللہ تعالیٰ نے ان کے معبودوں سے اس کی بھی نفی کر دی صرف شفارش کی بات رہ گئی تھی تو اللہ تعالیٰ نے ان کے معبودوں سے اس کی بھی نفی کر دی

(الصواعق المرسلة لابن القيم: ٤٦٢٠٤٦١/٢)

جولوگ اہل قبور کونفع ونقصان ،عزت و دولت ، حیات وموت ،صحت ومرض اور فراخی وتنگی کا مالک سیجھتے ہیں ان کے ردّ میں شخ الاسلام ابنِ تیمید(۲۲۱ ـ ۲۸۷ھ) فرماتے ہیں :

عامّة المذكور من المنافع كذب ، فإنّ هؤ لاء الّذين يتحرّون الدعاء عند القبور وأمثالهم إنّما يستجاب لهم في النادر ، ويدعو الرجل منهم ما شاء الله من دعوات ، فيستجاب له في واحدة ، ويدعو خلق كثير منهم ، فيستجاب للواحد بعد الواحد ، وأين هذا من الّذين يتحرّون الدعاء في أوقات الأسحار ويدعون الله في سجودهم وأدبار صلواتهم وفي بيوت الله ، فإنّ هؤ لاء إذا ابتها لا من جنس القبوريّين لم تكد تسقط لهم دعوة إلّا لمانع ، بل الواقع أنّ الابتها ل الّذي يفعله القبوريّون إذا فعله المخلصون لم يردّ

المخلصون إلّا نادرا ، ولم يستجب للقبوريّين إلّا نادرا ، والمخلصون كما قال النبي صلّى الله عليه وسلّم: (( ما من عبد يدعو الله بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلّا أعطاه الله بها إحدى خصال ثلاث : إمّا أن يعجل الله له دعوته ، أو يلدّخر له من الخير مثلها ، أو يصرف عنه من الشرّ مثلها )) ، قالوا : يا رسول اللُّه! إذًا نكثر ، قال : (( الله أكثر )) (مصنف عبد الرزاق : ٢٢/٦ ، الرقم: ٢٩١٧٠ ، مسند أبى يعلى: ٢٩٧/٢، ح: ١٠١٩، مسند الامام احمد: ١٨/٣؛ الأدب المفرد للبخارى: ح ٧١٠، وصحّح الحاكم (١٨١٦) إسناده ، وسندة حسنٌ)، فهم في دعائهم لا يزالون بخير ، وأمّا القبوريّون فإنّهم إذا استجيب لهم نادرا فإنّ أحدهم يضعف توحيده ويقلّ نصيبه من ربّه ، ولا يجد في قلبه من ذوق طعم الإيمان وحلاوته ما كان يجده السابقون الأوّلون . "(قبريرتي كے) جواكثر فائدے ذكر كيے جاتے ہيں وہ جھوٹ بر مبنی ہوتے ہیں ۔ بیمشرک لوگ قبروں وغیرہ کے پاس جا کر کثرت سے دُعا کرتے ہیں ۔بس بھی کبھار وہ دعا (اللہ کی طرف سے) قبول ہو جاتی ہے۔اورکوئی مشرک بہت سی دُعا ئیں کرتا ہے کیکن اُن میں سے کوئی ایک دُعا قبول ہوتی ہے ۔ پھر بہت سے مشرک لوگ دُعا کرتے ہیں تو ان میں ہے جھی کسی ایک کی اور جھی کسی ایک کی دُعا قبول ہوتی ہے۔ یہ کیفیت ان لوگوں کو کہاں لاحق ہوتی ہے جوسحری کے وقت الله تعالیٰ سے دُعا کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کو اینے تجدوں میں ، اپنی نمازوں کے آخر میں اور مساجد میں یکارتے ہیں ۔ بیموحدلوگ جب ان قبر پرستوں کی طرح گڑ گڑا کر دُعا کریں تو ممکن نہیں کہ ان کی کوئی دُعارہ ہو جائے ۔ حقیقت یہ ہے کہ جب موحدلوگ اس طرح اللہ تعالیٰ سے دُعا کریں توان کی دُعا بہت کم ردّ ہوتی ہے ، جبکہ قبر پرستوں کی دُعا قبول ہی بہت کم ہوتی ہے۔ موحدین کی دُعا کے بارے میں رسول الله عَلَيْنَا فِي فرمایا ہے: (( ما من عبد یدعو الله بدعوة ليس فيها إثم و لا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى خصال ثلاث : إمّا

أن يعجّل الله له دعوته ، أو يدّخر له من الخير مثلها ، أو يصرف عنه من الشرّ مثلها )) ، قالوا : يا رسول الله ! إذًا نكثر ، قال : (( الله أكثر )) (كوئى بهى مسلمان بندہ جب اللہ تعالیٰ سے کوئی ایسی دعا کرتا ہے جس میں کوئی گناہ یا رشتہ داروں سے قطع تعلقی کی بات نہ ہوتو اللہ تعالی اسے تین باتوں میں سے ایک عطا فرما دیتا ہے۔ یا تو اس کی دُعا فوراً قبول کر لیتا ہے یا اس دُعا کی مثل کوئی اور بھلائی اسے عطا فرما دیتا ہے یا اس سے کوئی اییا ہی نقصان دُور کر دیتا ہے ۔ صحابہ کرام نے عرض کیا : اے اللہ کے رسول! اگریہ بات ہے تو چرہم بہت زیادہ وُعا کیں کریں گے ۔آپ مُلَاثِیمَ نے فرمایا: الله تعالی اس سے بھی زياده عطا فرمانے والا ب ) (مصنف عبد الرزاق: ٢٢/٦، الرقم: ٢٩١٧٠ مسند أبي يعلى: ٢٩٧/٢ - : ١٠١٩، مسند الامام احمد: ١٨/٣؛ الأدب المفرد للبخاري : ح ٧١٠، وصحّح الحاكم (١٨١٦) إسناده ، وسنده صن ) موحدلوك ابني وعاول مين بميشه بهترى مين ريخ مين -اس کے برعکس قبر برست لوگوں کی جب بھی کھار کوئی دُعا قبول ہو جاتی ہے تو ان کی توحید کمزور ہو جاتی ہے ، اپنے ربّ سے ناطہ وتعلق کم ہو جاتا ہے اور وہ اپنے دل میں ایمان کی وہ حلاوت اور ذا نُقه محسوں نہیں کرتے جو پہلے مسلمان محسوں کرتے تھے۔''

(اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية: ٦٨٩/٢)

# قبر پرستی ایک بے دلیل عمل

بعض الناس جومعاملہ اپنے بزرگوں کی قبروں کے ساتھ کرتے ہیں ،سلف صالحین اس سے بالکل بے خبر تھے۔ یہ کیسا دین ہے جس سے سلف امت غافل رہے ہوں ؟

حافظ ابنِ قیم الطلانے نے کیا خوب فرمایا ہے: هل یمکن لبشو علی وجه

الأرض أن يأتى عن أحد منهم (أى السلف الصالح) بنقل صحيح أو حسن أو ضعيف أو منقطع أنهم كانوا إذا كان لهم حاجة قصدوا القبور فدعوا عندها، وتمسّحوا بها فضلا أن يصلّوا عندها أو يسألوا الله بأصحابها أو يسألوهم

حوائجهم، فليوقفونا على أثر واحد أو حرف واحد في ذلك.

''کیا روئے زمین پرکسی انسان کے لیے بیمکن ہے کہ وہ سلف صالحین میں سے کسی ایک سے کوئی کے بات اور ان سے لیٹتے ضرورت ہوتی تھی تو وہ قبروں کی طرف جاتے اور ان کے پاس دُعا کرتے اور ان سے لیٹتے ہوں ۔ ان سے قبروں کے پاس نماز پڑھنے ، اہل قبور کے ففیل اللہ سے دُعا ما تکنے یا اہل قبور سے اپنی حاجت روائی کی التجا کرنے کا ثبوت تو دُور کی بات ہے ۔مشرکین ہمیں کوئی ایک الیک روایت یا اس بارے میں کوئی ایک لفظ دکھا دیں ۔''

(إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان لابن القيم: ١٩١٨/١)

نيز شيخ الاسلام ابن تيميه رُمُلِكُ فرماتے بين: فقد كان من قبور أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بالأمصار عدد كثير ، وعندهم التابعون ومن بعدهم من الأئمّة ، وما استغاثوا عند قبر صحابيّ قطّ ولا استسقوا عنده ولا به ، ولا استنصروا عنده ولا به ، ومن المعلوم أنّ مثل هذا ممّا تتوفّر الهمم والدواعي على نقله ، بل على نقل ما هو دونه ، ومن تأمّل كتب الآثار وعرف حال السلف تيقّن قطعا أنّ القوم ما كانوا يستغيثون عند القبور ولا يتحرّون الدعاء عندها أصلا ، بل كانوا ينهون عن ذلك من يفعله من جهّالهم . " رسول الله عَالَيْمُ كصحابكي قبرول كي ايك بهت براي تعداد شہروں میں تھی ۔ان قبروں کے پاس تابعین اور ان کے بعد والے ائمہ دین رہتے تھے کیکن انہوں نے مجھی کسی صحابی کی قبر کے پاس آ کر کر مدد طلب نہیں کی اور نہ قبروں کے پاس اللہ سے بارش طلب کی نہان کے طفیل ایسا کیا ، نہان قبروں کے پاس مدد طلب کی نہان کے طفیل ایسا کیا۔ یہ بات تو معلوم ہے کہ ایسے واقعات اگر رونما ہوں تو ان کونقل کرنے کے اسباب و وسائل بہت زیادہ ہوتے ہیں بلکہ اس سے کم درجے کے واقعات بھی نقل ہوتے ا

رہتے ہیں۔ جو شخص آ ثارِ سلف کی کتب کا غور سے مطالعہ کر کے سلف صالحین کے حالات کو پہچان لے گا اسے قطعی طور پر یقین ہوجائے گا کہ وہ لوگ قبروں کے پاس نہ مدوطلب کرتے تھے نہ کبھی (اپنے لیے) وُعا کرنے کے لیے وہاں جاتے تھے بلکہ اس دور کے جو جاہل لوگ ایسا کرتے تھے اسلاف انہیں اس سے منع کرتے تھے۔"(اقتضاء الصواط المستقیم: ۲۸۸۲) حافظ ابنِ کثیر وُٹر اللہ اللہ علیہ وسلم کا کا ہر پرسی کو شرک کا موجب قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں:
واصل عبادة الأصنام من المغالاة فی القبور واصحابها، والمغالاة فی القبور واصحابها، وقد أمر النبی صلّی الله علیه وسلّم بتسویة القبور وطمسها، والمغالاة فی البشر حوام . "بتوں کی عبادت کا اصل سبب قبور اور اصحاب قبور کے بارے میں غلو کا شکار ہونا تھا۔ نبی اکرم شائی ﷺ نے قبروں کو ہرابر کرنے اور (اونچی قبروں کو) مثانے کا میں غلو کا شکار ہونا تھا۔ نبی اکرم شائی اللہ علیہ وسلّم ہے۔" (البدایة والنہایة لابن کثیر: ۲۸۲۷)

## شيعوں كا''امام غائب''!

حافظ ابن کثیر رشاشہ شیعوں کے ''امام غائب'' اور '' مہدی منتظ'' محمد بن الحن العسکری کے بارے میں فرماتے ہیں:

میں فرماتے ہیں:

'' امام مہدی نکلیں گے ﷺ ان کا ظہور مشرق کے علاقے سے ہوگا سامراء
کی غار سے نہیں۔ جابل رافضوں کا خیال ہے کہ امام مہدی اس غار میں اب موجود ہیں۔ وہ آخری نمانے میں ان کے خروج کا انتظار کر رہے ہیں۔ یہ ایک قتم کی بے وقونی ، بہت بڑی رسوائی ہے اور شیطان کی طرف سے شدید ہوس ہے کیونکہ اس پر کوئی دلیل و بر ہان نہیں۔ نہ قرآن سے نہ سنت رسول سے نہ عقل سے اور نہ قیاس سے ۔'(النہایة فی الفتن والملاحم لابن کثیر: ١٥٥٥)

﴿ متواتر احادیث سے اہل سنت والجماعت کا بی عقیدہ ثابت ہے کہ امام مہدی محمد بن عبداللہ نام سے موسوم ہوں گے ، سیدہ فاطمہ ہ کی اولاد سے ہوں گے ، قربِ قیامت ان کا ظہور ہوگا ، وہ پوری دنیا پر عمدل وانصاف کے پھریرے اہرائیں گے ۔ امام مہدی کے متعلق احادیث متواتر ہیں ۔ دیکھیں فتح الباری عدل وانصاف کے پھریرے اہرائیں گے ۔ امام مہدی کے متعلق احادیث متواتر ہیں ۔ دیکھیں فتح الباری للکتا نی ناص سے البہذیب لابن حجر : ١٩٣١هم، تہذیب البہذیب لابن حجر : ١٩٣١هم، فتح المحقیث للسخاوی ، الحاوی للفتاوی للسیوطی : ١٩٨٥م، نظم المتناثر للکتا نی نص سے مولی وغیرہ .

وَمُ السَّنَّة هُمُ

غلام مصطفى ظهيرامن بورى

کیا نبی اکرم مُثَالِّیًا نے اللّٰہ تعالیٰ کو دیکھا ہے؟

کیا نبی کریم طُلِیناً نے اللہ تعالی کو دیکھا ہے؟ یہ جانے سے پہلے کہ اس بارے اتمہ اہل سنت کا راجح موقف کیا ہے ان باتوں برغور فرمالیں:

- 🛈 کیا نبی کریم مُلَاثِمٌ نے معراج والی رات الله رب العزت کو دیکھا ہے؟
  - کیا نبی کریم مُناتیاً نے حالت ِخواب میں الله تعالی کو دیکھا ہے؟ (F)
    - کیا دنیا میں اللہ تعالیٰ کو دیکھا جا سکتا ہے؟ **(P)**

## معراج والى رات ديدار اللهي:

معراج والى رات نبي كريم مَنْ اللِّيمُ ن ونيا كى ظاهرى آئكھ سے ديدار اللي نہيں كيا، جبيها كه:

() سيدنا ابوذرغفاري ره الله على على الله على الله الله

صلّى الله عليه وسلّم: هل رأيت ربّك ؟ قال: (( نور أنّى أراه ))

" میں نے رسول الله مَالِيْم سے سوال کیا: کیا آپ نے اپنے رب کود یکھا ہے؟ فرمایا:

وه تو نور ہے، میں اسے کیسے دیکھ سکتا ہول ۔ '(صحیح مسلم: ۹۹/۱، ح: ۱۷۸)

صحیح مسلم کی اس روایت میں رأیت نورا کے الفاظ بھی ہیں جن کا مطلب بیان كرتے ہوئے امام ابن حبان براللہ (م٣٥٣ هر) فرماتے ہيں:

معناه أنّه لم يو ربّه ، ولكن رآى نورا علويّا من أنوار المخلوقة .

''اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ سالی این اپنے رب کونہیں دیکھا بلکہ مخلوق (فرشتوں)

ك نورول ميں سے ايك بلندنور و يكھا تھا ـ "(صحيح ابن حبان ، تحت الحديث : ٥٨)

(٧) سيده عائشه راتي الله على ا

"جوآب کو بہ بیان کرے کہ

اللُّه عليه وسلّم رآى ربّه فقد كذب.

محمد مَثَاثِيْمً نے اپنے ربّ کو دیکھا تھا وہ جھوٹ بولتا ہے۔''

(صحیح البخاری : ۷۲۰/۲ - : ۶۸۵۵ صحیح مسلم : ۹۸/۱ - : ۱۷۷)

سيرنا ابنِ عباس الله عليه وسلم.

" يقيياً الله تعالى كو نبي كريم مَا الله في في من ويكما سے -" (سنن الترمذي: ٣٢٨٠، وقال: حسن ، السنة لابن ابي عاصم: ١٩١/١، تفسير الطبري: ٥٢/٢٧، كتاب التوحيد لابن خزيمة: ١٠٤٩٠،

اس قول کے بارے میں شخ الاسلام ابنِ تیمید رشالش (۲۲۱-۲۸۷ھ) فرماتے ہیں:

ليس ذلك بخلاف في الحقيقة ، فإنّ ابن عبّاس لم يقل : رآه بعيني رأسه .

" دراصل یہ تعارض نہیں ہے کیونکہ سیدنا ابنِ عباس ڈاٹٹیانے بینہیں فرمایا کہ نبی كريم مَنْ تَنْيَا نِهِ الله تعالى كواييخ سروالي دوآ تكھوں ہے ديكھا ہے۔''

(اجتماع جيوش الاسلامية لابن القيم: ص ٤٨)

نيز فرماتي بين: ليس في الأدلّة ما يقتضي أنّه رآه بعينه ، ولا

ثبت ذلك عن أحد من الصحابة ، و لا في الكتاب والسنّة ما يدلّ على ذلك ،

بل النصوص الصحيحة على نفيه أدل . " "كوكى وليل اليي نهيل جس كايه

تقاضا ہو کہ آپ مُلَّيْنِاً نے الله تعالی کو اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے۔ نہ بیصحابہ کرام میں سے کسی سے ثابت ہے نہ کتاب وسنت میں کوئی ایسی دلیل ہے ۔اس کے برعکس صحیح نصوص اس

كى فقى مين زياده واضح بين ـ "(مجموع الفتاوى لابن تيمية: ٥٠٠ ٥٠٠)

حافظ ابن كثير را الله (۱ - ۲ - ۲ ۲ ۲ ۵ فرماتے ہیں: وما روى ذلك

من إثبات الرؤية بالبصر فلا يصحّ من ذلك لا مرفوعا بل و لا موقوفا ، والله '' نبی کریم تَالِیَّا کے اللّٰہ تعالیٰ کو دیکھنے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے أعلم.

وه نه ني كريم مَا الله الرسول: ص ٢٦٨)

نیز فرماتے ہیں: و في رواية عنه ـ يعني ابن عبّاس ـ أطلق الرؤية ،

وهي محمولة على المقيّدة بالفؤاد ، ومن روى عنه بالبصر فقد أغرب ، فإنّه لا يصحّ في ذلك شيء من الصحابة رضي الله عنهم .

عباس وللفيُّ سے ایک روایت ہے کہ انہوں نے نبی کریم مَالليَّا کے اللّٰہ تعالیٰ کو دیکھنے کے لفظ استعال فرمائے ہیں ۔اُن کی یہ بات دل کے ساتھ دیکھنے سے مقید کی جائے گی ۔جس نے آنکھوں کے ساتھ دیکھنے والی روایت بیان کی ہے اس نے منکر بات کی ہے کیونکہ اس بارے میں صحابہ کرام ش النہ سے کچھ ثابت نہیں ۔ ' (تفسیر ابن کثیر: ۲۲،۲۳، ۲۶)

ا مام ابنِ الى العز الحقى رِمُاللهُ (٣١٥-٩٢عه ) اس بارے ميں فر ماتے ہيں :

وأنّ الصحيح أنّه رآه بقلبه ، ولم ير بعين رأسه ، وقوله : ﴿مَا كَذَبَ الْفُوَّادُ مَا رَآى ﴾ (النجم: ١١) ﴿ وَلَقَدُ رَآهُ نَزُلَةً أُخُرى ﴾ (النجم: ١٣) صبح عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّ هذا المرئيّ جبريل ، رآه مرّتين على صورته الّتي خلق فيها . ''صحیح بات یہ ہے کہ نبی کریم طالع نے اللہ تعالی کو اپنے دل کے ساتھ دیکھا تھا ،سر کی آنكه ينبين ويكا فرمان بارى تعالى هما كَذَبَ الْفُؤادُ مَا رَآى ﴾ (النجم: ١١) (ول نے جود یکھا تھا اسے جھٹلایا نہیں ) ﴿ وَلَـقَـدُ رَآهُ نَـزُلَةً أُنحُـرِى ﴾ (الـنــجــم: ١٣) (يقيينًا آپ مَالِيَّا فِي الله وسرى وفعه و يكها تها)ك بارك مين نبي كريم مَالِيَّا سه صحح ثابت ہے کہ یہاں جس چیز کو دیکھنے کا ذکر ہے وہ جبریل علیا ہیں۔آپ مالیا اس کے جبریل علیا کو دو د فعه اُن کی اس صورت میں دیکھا ہے جس میں وہ پیدا کیے گئے تھے۔''

(شرح العقيدة الطحاوية لابن ابي العز الحنفي : ٢٧٥/١)

نيز لکھتے ہيں: لكن لم يرد نصّ بأنّه صلّى الله عليه وسلّم رآى ربّه '' لیکن نبی کریم مَثَالِیْمِاً کے بعين رأسه ، بل ورد ما يدلّ على نفى الرؤية . الله تعالیٰ کو اپنے سرکی آنکھ کے ساتھ دیکھنے کے بارے میں کوئی دلیل نہیں ملتی ، البتہ آپ الله تعالیٰ کو نہ دیکھنے کے بارے میں دلائل ملتے ہیں۔''

(شرح العقيدة الطحاوية لابن ابي العز الحنفي: ٢٢٢/١)

حافظ ابن جمر رالله (١٩٥٣ عن ابن

عبّاس أخبار مطلقة ، وأخرى مقيّدة ، فيجب حمل مطلقها على مقيّدها ..... وعلى هذا فيمكن الجمع بين إثبات ابن عبّاس ونفي عائشة بأن يحمل على رؤية البصر ، وإثباته على رؤية القلب ، ثمّ المراد برؤية الفؤاد رؤية القلب ، لا مبجرّد حبصول العلم ، لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان عالما بالله على الدوام ، بل مراد من أثبت له أنه رآه بقلبه أنّ الرؤية الّتي حصلت له خلقت في قلبه ، كما يخلق الرؤية بالعين لغيره ، والرؤية لا يشترط لها شيء مخصوص عقلا ، لو جوت العادة خلقها في العين . "سيرنا ابن عباس النائبًا على يكهروايات مطلق آئی ہیں اور کچھ مقید ۔ ضروری ہے کہ مطلق روایات کو مقید روایات برمحمول کیا جائے..... یوں سیدنا ابنِ عباس ڈلٹٹیا کے اثبات اور سیدہ عائشہ ڈلٹٹیا کی نفی میں اس طرح تطبیق ممکن ہے کہ سیدہ عائشہ وٹائٹا کی نفی کو آنکھوں کی رؤیت برمحمول کیا جائے اور سیدنا ابنِ عباس بھاٹٹھاکے اثبات کو دل کی رؤیت برمحمول کیا جائے ۔ پھر دل کے دیکھنے سے دیکھنا ہی مراد ہے نہ کہ صرف جاننا ، کیونکہ نبی اکرم طَالِیْم ہمیشہ سے الله تعالی کو جانتے تھے۔جنہوں نے نبی اکرم ٹاٹیٹی کے لیے دل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو دیکھنے کا اثبات کیا ہے ان کی مرادیپہ ہے کہ جس طرح عام لوگوں کی آنکھ میں رؤیت پیدا کی جاتی ہے ایسے ہی آپ مالی کا ایکا کے دل میں رؤیت پیدا کی گئی عقلی طور پر رؤیت کے لیے کوئی خاص شرط نہیں اگر چہ عادت رہے ہے کہ بیآ کھ میں بی پیدا ہوتی ہے۔ '(فتح الباری لابن حجر: ٤٧٤/٨)

فائده:

## فرمانِ بارى تعالى : ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيُنِ أَوُ أَدُنَّى ﴿

فَأُو حيىٰ إلىٰ عَبُدِهِ مَا أَو حيى ﴿ (النجم: ١٠) [ پس وه ( نبي اكرم سَاليَّةُ سے) دوكمانوں ك درمیانی فاصلے پر تھایا اس سے بھی قریب ۔ پھر اس نے اس کے بندے کی طرف وہ وحی کی جواس نے وحی کی تھی سے مراد جریل ملیا میں ، جیسا کہ حافظ ابن کشر طاللہ کھتے ہیں:

أى : فاقترب جبريل إلى محمّد لمّا هبط عليه إلى الأرض حتّى كان بينه وبين محمّد صلّى الله عليه وسلّم قاب قوسين .

" لین جب جبریل علیا ، محمد طالعیا میر زمین کی طرف اُترے تو اتنا قریب ہوئے کہ جریل علیا اور محمد مناتیا کے درمیان دو کمانوں کے درمیانی فاصلے جتنا فاصلہ بھی نہ رہا۔''

(تفسير ابن كثير : ٢٢/٦ بتحقيق عبد الرزاق المهدي)

نيز فرماتے ہيں: وهكذا هذه الآية : ﴿فَكَانَ قَابَ قَوُسَيُنِ أَوُ

أَدُني ﴾ ، وهذا الذي قلناه من أنّ هذا المقترب الداني الذي صار بينه وبين محمّد إنّما هو جبريل عليه السلام ، هو قول أمّ المؤمنين عائشة وابن مسعود ،

وأبى ذرّ ، وأبى هويرة . ''اس طرح بيآيت ہے ﴿فَكَانَ قَابَ قَوُسَيُن أَوُ

أَدُنك ﴾ (لعنى يهال جريل علياً مرادين) - اورجم نے يدجو كها ہے كه محمد عَالَيْكِم ك بهت زیادہ قریب ہونے والے جبریل علیا ہی تھے تو بیام المونین سیدہ عائشہ، سیدنا عبداللہ بن

مسعود، سیدنا ابو فر راور سیدنا ابو ہر رہ فکائش کا فرمان ہے۔' (تفسیر ابن کثیر: ٢٢/٦)

فرمانِ بارى تعالى : ﴿فَكَانَ قَابَ قَوْسَيُنِ أَوْ أَدُني اللهِ فَأَوْحَىٰ إلى عَبُدِهِ مَا أُوْ حيى ﴿ (النجم: ١٠٠٩) كَي تَفْسِر مِين سيرنا عبد الله بن مسعود وللفَيْ فرمات بين:

"اس سے مراد جبریل علیقایں ۔"

(صحیح البخاری: ۷۲۰/۲ - : ۶۸۵۲ صحیح مسلم: ۹۷/۱، ح: ۱۷٤)

حاصلِ کلام یہ ہے کہ سیدہ عائشہ ڈٹاٹھانے جس رؤیت کی نفی کی ہے،اس کا تعلق دنیا کی ظاہری آنکھ سے ہے، لینی ان کے مطابق وہ شخص جھوٹا ہے جو یہ دعویٰ کرتا ہے کہ رسول الله عَلَيْهِ فِي الله تعالى كو ايني ظاہري آئكھوں سے ديكھا ہے ـ سيدنا ابنِ عباس ولا ﷺجس دیکھنے کو ثابت کرتے ہیں وہ دل ہے دیکھنا ہے ، یعنی حالت ِ نیند پرمحمول ہے۔اس طرح دونوں اقوال میں جمع وتطبیق ہو جاتی ہے ۔ جولوگ ظاہری آنکھ سے رسول الله ﷺ کا الله تعالیٰ کو دیکھنا ثابت کرتے ہیں ان کا قول مرجوح ہے۔

فَائده: فرمانِ بارى تعالى: ﴿فَأُوْحِيٰ إِلَىٰ عَبُدِهِ مَا أَوْحِيْ ﴾ (النجم: ١٠)

ك بارے ميں حافظ ابن كثير رائلت فرماتے ہيں: معناه: فأو حي جبريل

إلى عبـد الله محمّد ما أوحىٰ ، أو أوحى الله إلى عبده محمّد ما أوحىٰ بواسطة جبريل، وكلا المعنيين صحيح. "اس كامعنى بير ع كه جريل في الله تعالى

کے بندے محمد طالبی اللہ کا طرف جو وحی کرناتھی کر دی یا اللہ تعالی نے اپنے بندے محمد طالبی کی طرف جو وحی کرناتھی ، جبریل کے واسطے سے کر دی ۔ یہ دونوں معنیٰ درُست ہیں۔''

(تفسير ابن كثير: ٢٣/٦)

الحاصل: نبي أكرم سَاليَّا إِن معراج والى رات الله تعالى كونهيس ويكها \_اس کے خلاف کچھ ثابت نہیں ۔ مدعی کو جاہیے کہ وہ بادلیل بات کرے ۔

## انبى كريم سَلِينًا كا حالت نيند ميس ديدار اللمى:

ائمہ اہل سنت اس بات کے قائل ہیں نبی اکرم علی ایم علی عالت نیند میں الله تبارک وتعالی کو دیکھا ہے ۔سیرنا معاذ بن جبل والنفیاسے روایت ہے کہ ایک دن نماز صبح کے بعد رسول الله مَاليَّيَا في اپنا خواب بيان كرتے موت فرمايا:

"اچانک میں نے اپنے فإذا أنا بربّي عزّ وجلّ في أحسن صورة .

رب كوسين ترين صورت مين ويكها - "(مسند الامام احمد: ٢٤٣/٥ وسندة صحيعً)

ي الاسلام ابن تيميه رشك (١٦١ ـ ٢٨ ٥ هـ ) اس بارے ميں فرماتے ہيں:

ولكن لم يكن هذا في الإسراء ، ولكن كان في المدينة لما احتبس عنهم فــــى صلاة الصبح ، ثمّ أخبرهم عن رؤية ربّه تبارك وتعالىٰ تلك الليلة في منامه ، وعلى هذا بني الإمام أحمد رحمه الله تعالى ، وقال : نعم رآه حقًّا ، فإنّ رؤيا الأنبياء حقّ، ولا بدّ. "نيد كينا معراج والع مين بين بلكه

مدینہ منورہ میں تھا جب آپ عالیا ملے صبح کی نماز میں آنے سے لیٹ ہو گئے تھے۔ پھر آپ مَالِّيَّا نِصَحابِهُ كرام كواس رات الله تعالى كونيند ميں د يكھنے كے بارے ميں بتايا۔اسى بنا یرامام احمد الطلق نے فرمایا ہے کہ رسول الله مگالیا آ نے ضرور الله تعالی کو دیکھا ہے کیونکہ انبیا ہے

كرام كخواب يقيناً وحى موتى بين - "زاد المعاد لابن القيم: ٣٧/٣)

نير فرمات ين فعلم أنّ هذا الحديث كان رؤيا منام بالمدينة ،

لم يكن رؤيا يقظة ليلة المعراج.

''معلوم ہوا کہ یہ واقعہ مدینہ منورہ میں نیند کے دوران کا ہے،معراج کی رات بیداری كانبيل ـ "(مجموع الفتاوى: ٣٨٧/٣، ٣٨٨)

## کسی نے دنیا میں اللہ تعالیٰ کو نھیں دیکھا :

کسی نے دنیا میں اللہ تعالی کونہیں دیکھا۔ یہ اہل سنت والجماعت کا اتفاقی و اجماعی عقیدہ ہے، جبیا کہ امام عثمان بن سعید دارمی رشاللہ (۲۰۰-۲۸ه) فرماتے ہیں:

جميع الأئمّة يقولون به: إنّه لم ير، ولا يرى في الدنيا.

''تمام ائمَه کرام یهی کہتے ہیں کہ الله تعالیٰ کو دنیا میں نه دیکھا گیا نه دنیا میں اسے دیکھا **جا سكتے گا ـ ''(الرد على الجهمية للدارمي : ١٢٤)** 

شیخ الاسلام ابن تیمیه رشک (۲۲۱-۲۸۷ه) فرماتی بین:

وقد اتّفق المسلمون على أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لم ير ربّه بعينه

ف ی الأرض. "ملمانوں كااس بات پراتفاق ہے كه نبي اكرم سَاليَّيْمَ نے زمين

مين ابني آنكھول سے اللہ تعالى كۈنبين ديكھا ـ '' (مجموع الفتاوى لابن تيمية: ٣٨٨/٣)

امام ابنِ الى العزائحفي رَّمُاللهُ (٣١ ١ ع ٢٠ ع) لكهة بين: واتَّف قت الأمّة

على أنّه لا يراه أحد في الدنيا بعينه .

''امت ِمسلمہ نے اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ دنیا میں کوئی اپنی آنکھوں سے اللہ تعالى كونيين وكيرسكما - " (شرح العقيدة الطحاوية لابن ابي العز الحنفي: ٢٢٢/١)

رسول الله عَلَيْنَ كَمَ كَا فَرِ مَانِ كُرامى ہے: (تعلّموا أنّه لن يرى أحد

منکم ربّه عزّ و جلّ حتّی یموت )) " ' جان او که تم میں ہے کوئی بھی مرنے

سے سلے اللہ تعالی کونہیں و کیوسکتا ۔ '(صحیح مسلم: ٣٩٩/٢، ح: ١٦٩)

سیدنا ابوامامہ باہلی ڈٹاٹٹیٔ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مٹاٹیٹی نے ہمیں دجال کے بارے میں خطبہ دیا اور فرمایا:

((فيقول: أنا ربّكم، ولن تروا ربّكم حتّى تموتوا))

''وہ کہے گا کہ میں تہہارا ربّ ہوں ، حالانکہ تم موت سے پہلے اپنے ربّ کونہیں دکھ سكت ـ " (السنة لابن ابي عاصم: ٤٠٠ وسندة حسنٌ ، عمرو بن عبد الله الحضري وثقة العجلي وابن حبان فهو موثق حسن الحديث)

المصل: نبي كريم طَالِيمٌ في معراج والى رات الله تعالى كونهين ويما

البته مدینه منوره میں حالت نیند میں الله تعالی کا دیدار کیا ہے۔

### \*\*\*\*

# غلام مصطفى ظهيرامن بورى

# نبی اکرم مَثَاثِیَمٌ کا خون کسی صحابی نے نہیں پیا

کسی صحابی سے رسول اللہ مَالَیْمَ کا خون پینا باسند صحیح ثابت نہیں ۔جو لوگ ایسا دعویٰ کرتے ہیں ،ان کے دلائل پر مختصر اور جامع تبصرہ پیشِ خدمت ہے:

دليل نصبر ا: سيدنا ابوسعيد خدري النَّهُ سے روايت ہے كه

جنگِ احد کے دن نبی اکرم مُنَاقِیْم کی پیشانی مبارک پر زخم آگیا۔ آپ مُناقِیْم کے پاس سیدنا ابوسعید خدری ڈٹاٹیئ کے والد مالک بن سنان ڈٹاٹیئ آئے۔ انہوں نے نبی کریم مُناٹیئ کے چہرہ مبارک سے خون صاف کیا اور پھراس خون کونگل لیا۔ آپ مُناٹیئ نے فرمایا:

من سرّه أن ينظر إلى من خالط دمى دمه فلينظر إلى مالك بن سنان .

" جو شخص پيند كرتا ہے كه وه ال شخص كود كھے جس كے خون كے ساتھ ميرا خون مل چكا
ہے تو وہ ما لك بن سنان كود كھے ك - " (المستدرك على الصحيحين للحاكم : ٣٤/٥٦٣/٥٠) المعجم الكبير للطبرانى : ٣٤/٦)

تبصره: پروایت 'نضعیف' ہے۔ حافظ ذہبی ہماللہ کھتے ہیں:

اسناده مظلم . "اس کی سند سخت اندهیری ہے۔"

(تلخيص المستدرك للذهبي: ٥٦٤/٣)

اس كى سند كا حال ملاحظه فرمائين:

🕦 اس کا راوی موسیٰ بن محمد بن علی انجی '' مجہول'' ہے۔

امام ابوحاتم ﷺ فرماتے ہیں کہ بیشخ مدین ہے،کسی نے اس کو ثقہ نہیں کہا۔

ام سعد بنت مسعود بن حمزه بن ابی سعید کی توثیق مطلوب ہے۔

👚 ام عبدالرحمٰن بنت ابی سعید کی توثیق و حالات نہیں ملے۔

دلیل نمبر ایستان ابوسعید خدری اللی سے روایت ہے

کہ ان کے والد مالک بن سنان و النظر عزوہ احد میں نبی اکرم علی ایک کے زخم مبارک کو جائے اور چوسنے لگے ، جس سے زخم کی جگہ حمیکنے لگی ۔ ان سے کہا گیا کہ کیا تم خون پی رہے ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں! میں رسول الله علی الله علی الله علی کا خون پی رہا ہوں ۔ نبی اکرم علی الله علی الله علی کا خون پی رہا ہوں ۔ نبی اکرم علی الله علی الله علی کا خون بی رہا ہوں ۔ نبی اکرم علی الله علی الله علی کا خون بی رہا ہوں ۔ نبی اکرم علی الله علی کا خون بی رہا ہوں ۔ نبی اکرم علی الله علی اله علی الله علی علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی علی الله علی

خالط دمی بدمه ، لا تمسّه النار . "اس کے خون کے ساتھ میرا

خون مل گیا ہے۔اس کوآ گ بھی نہیں چھوئے گی۔''

(المعجم الاوسط للطبراني : ٤٧/٩، رقم الحديث : ٩٠٩٨)

### تبصره: اس روایت کی سند دضعیف ' ہے ، کونکه:

- امام طبرانی کے استاذ مسعدۃ بن سعد العطار ابو القاسم المکی کی کوئی توثیق خہیں مل سکی ۔
  - 🕥 اس میں مصعب بن الاسقع راوی''مجہول''ہے۔
- العباس بن ابی شمله راوی کوامام ابنِ حبان رشلسٌ، جو که متسابل ہیں ، نے اپنی کتاب ''الثقات'' میں ذکر کیا ہے ۔ امام ابوحاتم الرازی رشلسؓ نے اسے ''ضعیف'' کہا ہے ۔ (الجرح والتعدیل لابن ابی حاتم: ۲۲۸/۷)

لہذا بیراوی''ضعیف''ہے۔

## دليل نمبر الله بن زبيرا إن والد ي روايت

میں آپ مالیا میں حاضر ہوا۔آپ مالیا میں نے خون کا کیا کیا ؟ میں نے عرض کی: میں نے ویسے ہی کیا ہے جیسے آپ نے حکم دیا تھا۔ آپ سالیا اُس کے اُس کے فرمایا: میرے خیال میں آپ نے اسے لی لیا ہے۔ میں نے عرض کیا: جی ہاں! آپ مال ایک اسے فر مایا: اب آپ سے میرا کوئی میراامتی بغض و کینہ سے نہیں ملے گا۔

(السنن الكبرى للبيهقي: ٧/٧٧، وصححه المقدسي: ٣٠٨/٩)

تبصره: اس روایت کی سند' فضعیف'' ہے۔اس کا راوی الهنید بن

قاسم بن عبد الرحمٰن' مجهول' ہے۔متقد مین ائمہ محدثین میں سے کسی نے اس کی توثیق نہیں كى \_ للبذيا حافظ ميثمى رُسُلسُّهُ (مجمع الزوائد: ٤٢/٨) كا اس كو ثقة قرار دينا اور حافظ ابنِ حجر رُطْكُ (النخيص الحبير: ١/ ٣٠) كا'' ولا بأس به'' كهناصحيح نهيں \_

ایک روایت میں ہے: لعلک شربته ؟ قال: نعم، قال: ولم

شربت الدم ؟ ويل للناس منك ، وويل لك من الناس .

آپ مُنْ اللِّيمَ في مايا: آپ نے خون كيول بيا؟ نيز فرمايا: لوگ آپ سے محفوظ ہو گئے اور آپ لوگوں سے محفوظ رہیں گے۔''

اس کی سند میں وہی الھنید بن قاسم راوی''مجہول'' ہے۔

ایک روایت میں ہے: لا تمسّک النار إلا قسم اليمين.

" آپ کوآگ صرف قتم پوری کرنے کے لیے چھوئے گی۔"

(حلية الاولياء لابي نعيم الاصبهاني: ٣٣٠/١، جزء الغطريف: ٦٥، تاريخ دمشق لابن عساكر: ۲۰ /۱۲۲/۲۸ ۱۲۳٬ ۱۲۲/۲۸ الاصابة في تمييز الصحابة لابن حجر : ۹۳/٤)

اس کی سند سخت ترین'' ضعیف'' ہے ۔اس کے راوی سعد ابو

تبصره:

عاصم مولی سلیمان بن علی اور کیسان مولی عبدالله بن الزبیر کی توثیق نہیں مل سکی ، لہذا بیسند مردود و باطل ہے۔

اساء بنت الى بكركى روايت ميں ہے: لاتمسّك النار ، ومسح على

رأسه . " نبي اكرم مَنَاتِيَا في سيدنا عبدالله بن زبير الله يُحاسر بريا ته بهيرا اور

فرمایا کہ آپ کوآ گ ہرگز نہ چھوئے گی ۔ (سنن الدار قطنی : ۲۲۸/۱)

## تبصره: اس کی سند سخت "ضعیف" ہے، کیونکہ:

( ) اس کا راوی محمد بن حمید الرازی "ضعیف" ہے ۔ (تقریب التهذیب: ٥٨٣٤)

🕜 اس کا راوی علی بن مجامِر بھی ''ضعیف'' ہے ۔ حافظ ذہبی ڈالٹنے نے اسے

كذاب قرارويا ہے۔ (المغنى في الضعفاء: ٩٠٥/٢)

حافظ ابنِ حجر المُلسُّةِ فرماتے ہیں: متروک ، ولیس فی شیوخ أحمد

أضعف منه . "بيمتروك راوى ہے۔امام احمد رشالله كے اساتذہ ميں اس سے

براه كرضعيف كوكى نه تها - " (تقريب التهذيب: ٤٧٩٠)

نیز حافظ ابنِ حجر رُٹُر للٹے نے اسے''ضعیف'' بھی کہا ہے۔ (التلخیص الحبیر: ۳۱/۱) علی بن مجاہد کے بارے میں امام یجیٰ بن صُریس کہتے ہیں کہ بیر پر لے درجے کا جھوٹا

راوي ہے ۔ (الجرح والتعديل لابن ابي حاتم: ٢٠٥/٦، وسندهٔ حسنٌ)

ابوغسان محمد بن عمرو کہتے ہیں: ترکته ، ولم يوضه . "ميں نے

اسے چھوڑ دیا۔ وہ اس سے راضی نہیں تھے۔ "(الضعفاء للعقیلی: ٢٥٢/٣، وسندة صحیحٌ)

امام احمد بن حنبل رطلق اس کے بارے میں فرماتے ہیں:

كتبنا عنه ، ما أرى به بأسا . " " م نے اس سے لكھا ہے ، ميں اس ميں

كوئى حرج خيال نهيس كرتا \_ "(سوالات ابي داوَّد لاحمد: ٥٦٣)

امام ابنِ حبان رُمُلِقَٰ نے اسے''الثقات'' میں ذکر کیا ہے۔

یہ دونوں قول مرجوح ہیں ۔ امام ابن حبان ویسے ہی متسابل ہیں ۔ امام احمد بن حنبل رشُّك كا قول جمهور كے مقابلے ميں مرجوح ہے ، جيسا كه حافظ ذہبى رشُّك اور حافظ ابنِ حجر رشاللہ کی جرح سے معلوم ہوا ہے۔

جرريبن عبد الحميد كہتے ہيں كه وہ مير يزويك ثقه ہے۔ (سنن الترمذي: ٥٩) کیکن اس قول کی سند میں محمد بن حمید الرازی''ضعیف'' ہے ، لہٰذا پی قول ثابت نہیں ۔ اس کے تیسرے راوی رباح النوبی کے بارے میں حافظ ذہبی اللہ کھتے ہیں: لیّنه بعضهم ، و لا یُدری من هو . "اے بعض محدثین نے

ضعيف قرار ديا ہے، نه معلوم بيكون ہے؟ "(ميزان الاعتدال للذهبي: ٣٨/٢)

دليل نصبر الله على ال

نے شکی لگوائی اور مجھے تھم دیا کہ پیخون لے جاؤ اور اسے الیمی جگہ دفن کر دو جہاں پرندے ، چو پائے اور انسان نہ پہنچے سکیں ۔ کہتے ہیں کہ میں ایک جگہ حچیپ گیا اور اسے پی لیا ۔ پھر آپ مَالَيْ إِن الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عِلَيْ الله عَلَيْ ويئے ـ (التاريخ الكبير للبخاري : ٢٠٩/٤، ترجمة : ٢٥٢٤، السنن الكبري للبيهقي : ٧٧/٧، شعب الايمان للبيهقي: ٥/٢٣٣، ح: ١٤٨٩، المعجم الكبير للطبراني: ١٨١/٧ ح: ١٤٣٤، التاريخ الكبير لابن ابي خيثمة : ٣٠٨٨)

اس کی سند''ضعیف'' ہے۔امام بخاری ﷺ فرماتے ہیں: تبصره:

> ''اس کی سند محل نظر ہے ۔'' في إسناده نظر .

اس کی سند میں بریہ بن عمر بن سفینہ راوی جمہور کے نزدیک 'خصعیف'' ہے ۔ امام عقيلي رِمُاللهُ لَكُفَّةُ مِينَ: لا يتابع على حديثه . "أس كي حديث

يرمتالعت نهيس كي گئي - " (الضعفاء للعقيلي: ١٦٧/١)

حافظ قبى المُلك، في اس كو ولين، كم بعد (الكاشف للذهبي: ٩٩/١)

امام ابن حبان رُمُاللهُ فرماتے ہیں:

يخالف الثقات في الروايات،

فلا يحلّ الاحتجاج بخبره بحال . "ديروايات مين ثقه راويول كى

مخالفت کرتا ہے ۔کسی حال میں بھی اس کی روایت سے حجت لینا حلال نہیں ۔''

(المجروحين لابن حبان: ١١١/١)

نيز "الثقات" بين لكھتے ہيں: كان ممّن يخطئ ويخالف.

'' بیان رایوں میں سے ہے جو خطا کھاتے اور ثقہ راو بوں کی مخالفت کرتے ہیں ۔''

امام ابنِ عدى يُراك كله بين: لا يتابعه عليها الثقات ، وأرجو أنّه

لا بأس به . " "اس كى روايات ير تقدراوى متابعت نهيس كرتے \_ مين اميد كرتا

مول كماس ميں كوئى حرج نہيں \_' (الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدى: ٦٤/٢)

یہ قول جمہور کے مخالف ہے ، نیز یہ واضح توثیق بھی نہیں ۔ اس راوی کی دوسری روایات پر بھی محدثین کرام نے جرح کررکھی ہے، لہذایہ 'ضعیف' راوی ہے۔

دليل نمبر (١٠ : سيدناعبرالله بن عباس الله الله عبروايت ہے که

ا یک قریشی لڑکے نے نبی اکرم ٹاٹیٹی کوشکی لگائی۔ جب وہ اس سے فارغ ہوا تو آپ ٹاٹیٹیا کا خون لے کر دیوار کے پیچھے چلا گیا۔ پھراس نے اپنے دائیں بائیں دیکھا۔ جب اسے كوئى نظر نه آيا تو اس نے وہ خون بى ليا ۔ جب واپس لوٹا تو نبى اكرم طَالِيْكِم نے اس كے چرے کی طرف دیچ کر یوچھا: اللہ کے بندے! آپ نے اس خون کا کیا کیا؟ اس نے عرض كيا: ميں نے ديوار كے بيجھےاسے چھيا ديا ہے ۔آپ نے فرمايا: كہال چھيايا ہے؟ اس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں نے زمین پرآپ کا خون گرانا مناسب نہیں سمجھا تو وہ میرے پیٹ میں ہے۔آپ مُناتِیًا نے فرمایا: جاؤتم نے خود کوجہنم سے بچالیا۔

## تبصره: يجهوك كالمندائه ابن حبان رالله فرمات بين:

" اس کے راوی نافع اسلمی ابو ہر مزبصری نے امام عطاء بن ابی رباح رشالت کی طرف منسوب ایک جھوٹانسخہ روایت کیا تھا۔''پھرانہوں نے اس سے بیرحدیث ذکر کی۔ اس راوی کے متعلق امام کیجیٰ بن معین رٹسٹنے فرماتے ہیں:

ليس بثقة ، كذّاب . "دير تقديمين - برك درج كا جمواليا - -"

(الكامل لابن عدى: ٤٩/٧، وسندةٌ حسنٌ)

یہ بالاتفاق ضعیف اور متروک راوی ہے۔ اس کے بارے میں ادنی کلمہ توثیق بھی ثابت تہیں ہے۔

# دليل نمبر (ال : سالم ابو ہندالحجام كتے ہيں كميں نے رسول

الله سَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى العَلْمُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله نے یہ خون پی لیا ہے۔آپ مُن اللہ اِ أما علمت 

نہیں کہ خون حرام ہے؟ آئندہ ایبامت کیجئے گا۔'' (معرفة الصحابة للاصبهانی: ٣٠٤٤)

تبصره: اس روایت کی سند' ضعیف' ہے۔ ابوالحجاف داؤد بن ابی

سادسہ (چھٹے طبقہ ) میں ذکر کیا ہے۔اس طبقہ کے راوی کا کسی صحابی سے ملناممکن نہیں۔اس میں ایک اور علت بھی ہے ، لہذا یہ روایت اصولِ محدثین کے مطابق سخت ' دمنقطع'' اور "ضعیف"ہے۔

## کسی صحابی سے نبی اکرم ملکی کا خون بینا ثابت نہیں۔

## الحاصل:

# غلام مصطفى ظهيرامن بورى

کیا کسی صحابی سے نبی اکرم منافیظ

کا بیشاب بینا ثابت ہے؟

اُمْ ایمن پینا سے روایت ہے کہ ایک رات نی کا کرم گائیا مٹی کے برتن کے پاس اکھی کو تشریف لائے اور اس میں پیشاب کیا۔ اسی رات میں اُٹھی اور جھے پیاس لگی ہوئی تھی۔ میں نے جو اس میں تھا ، پی لیا۔ جب صبح ہوئی تو میں نے رسول الله تائیلیم کو اس واقعہ کی خبر دی تو آپ تائیلیم نے فرمایا: أما إنتک لا يتجعن بطنک أبدا .

"خبردار! بےشک آپ آج کے بعد بھی اپنے پیٹ میں بماری نہ پاؤگی۔"

(المستدرك على الصحيحين للحاكم: ٢٣/٤، ٦٤، علية الاولياء لابى نعيم الاصبهانى: ٢/٠٦، ١٨٥، دلائل النبوة لابى نعيم الاصبهانى: ٣٨١،٣٨٠/١ المعجم الكبير للطبرانى: ٩٨١، ٩٨٠، ١٥، التلخيص الحبير لابن حجر: ٣١/١، البداية والنهاية لابن كثير: ٣٢٦/٥، الاصابة فى تمييز الصحابة لابن حجر: ٤٣٣/٤)

تبصری: اس کی سند سخت "ضعیف" ہے۔اس کا راوی عبد الملک بن

حسين ابو ما لك انتحى "متروك" ہے ۔ (تقريب التهذيب لابن حجر: ٨٣٣٧)

تنبید: ابویعلیٰ کی سندمیں ابو مالک نخعی کا واسطہ کر گیا ہے۔اس پر

قرینہ یہ ہے کہ ابو مالک نخعی کے استاذوں میں یعلیٰ بن عطاء اور یعلیٰ بن عطاء کے شاگردوں میں ابو مالک نخعی موجود ہے ، جبکہ یعلیٰ بن عطاء کے شاگردوں میں حسین بن حرب موجود نہیں ۔ اس سند کے دوراوی مسلم بن قتیبہ اور الحسین بن حرب کا تعین اور تو ثیق درکار ہے ۔ اس سزد کے دوراوی مسلم بن قتیبہ اور الحسین بن حرب کا تعین اور تو ثیق درکار ہے ۔ اس پر دوسرا قرینہ یہ ہے کہ حافظ سیوطی کھتے ہیں : وأحسر ج أبو يعلیٰ

والحاكم والدارقطني وأبو نعيم عن أم أيمن . " ابويعلى ، حاكم ، دارقطني

اور الوقيم نے اسے ام ایمن سے بیان کیا ہے۔''(الخصائص الکبری للبیہقی: ٢٥٢/٢) www.ircpk.com

حافظ سیوطی میہ باور کرا رہے ہیں کہ بیسندایک ہی ہے جس کا دار و مدار ابو مالک نخعی پر ہے جو کہ متروک ہے، نیز الولید بن عبدالرحمٰن کا ام ایمن سے ساع بھی درکار ہے۔ ابویعلیٰ کے علاوہ باقی سب میں میج العنزی اور ام ایمن کے درمیان انقطاع بھی ہے۔

تنبيه: ايكروايت مي ہے: فما مرضت قطّ

حتّى كانت مرضها الذي ماتت فيه . " تواس كے بعد خاتون مرض

الموت تك كبهي بيارنهين موئى ـ "(التلخيص الحبير لابن حجر: ٣٢/١)

اس کی سند سخت ''منقطع'' اور'' مرتس'' ہے ۔ اس میں امام عبد الرزاق اور امام ابنِ جریج دونوں'' میں ۔ اورمخبر نامعلوم ومجہول ہے ۔

### فائده جلیله: امیم طالبات به:

إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم كان له قدح من عيدان يبول فيه ، ثمّ يوضع تحت سريره ، فجاء ت امرأة يقال لها بركة ، جاء ت مع أمّ حبيبة من الحبشة ، فشربته بركة ، فسألها ، فقالت : شربته ، فقال : لقد احتضرتي من النار بحضار ، أو قال : جُنَّة ، أو هذا معناه .

''نی اکرم طُلْیْا کے پاس لکڑی کا ایک پیالاتھا جس میں آپ پیشاب کرتے تھے، پھر اسے چار پائی کے نیچے رکھ دیا جاتا۔ ایک برکۃ نامی عورت آئی۔ وہ سیدنا ام جیبہ ڈاٹٹا کے ساتھ حبشہ سے آئی تھی۔ اس نے وہ پیالانوش کرلیا۔ سیدنا زینب ڈاٹٹا نے اس سے پوچھا تو اس نے کہا: میں نے اسے پی لیا ہے۔ رسول اللہ طُلٹا نے فرمایا: تو نے آگ سے بچاؤ حاصل کرلیا ہے یا فرمایا ڈھال بنالی ہے یا اس طرح کی کوئی بات کہی۔''

(الآحاد والمثاني لابن ابي عاصم: ٣٣٤٢، وسندةً حسنٌ ، الاستيعاب في معرفة الصحابة لابن عبد البر: ٢٥١/٤، وسندةً حسنٌ ، المعجم الكبير للطبراني: ١٨٩/٢٤ السنن الكبرى

للبيهقي : ٧/٧٧ ، وسنده صحيحٌ)

غالبًا بیکام اس لونڈی سے غلطی سے سرز د ہو گیا تھا اور غلطی سے ایک ناپسندیدہ کام کرنے پر جو کراہت اور تکلیف بعد میں اسے ہوئی اس کے عوض میں اللہ تعالی کی طرف سے اسے جہنم سے آزادی مل گئی کیونکہ مؤمن کی کوئی مشقت و تکلیف نیکی سے خالی نہیں هوتی \_ والله اعلم بالصواب!

ننبید: ابورافع کی بیوی سلمی نے نبی اکرم مالیا کا کے عسل سے بیا

موا ياني في ليا تو آپ سَالِيَّةِ نِهُ اس كوفر مايا: حرّم الله بدنك على النار.

"الله تعالى تير بين كوآگ يرحرام كر يـ" (مجمع الزوائد: ٤٨٣/٨)

حافظ بيتمى رسم الله في الأوسط ، وفيه ورواه الطبواني في الأوسط ، وفيه

''اسے امام طبرانی نے اپنی کتاب معمر بن محمّد ، وهو كذّاب .

الاوسط میں بیان کیا ہے۔اس میں معمر بن محمد راوی ہے اور وہ کذاب ہے۔''

(مجمع الزوائد: ۲۷۰/۸)

حافظ ابن جمر المسلس كلصة بين: وفي السند الضعف.

'' اس کی سند میں کمزوری ہے۔'' (التلخیص الحبیر لابن حجر: ٣٢/١)

نبی اکرم مَنْ ﷺ کے فضلات کے پاک ہونے پر کوئی دلیلِ شرعی نہیں ۔لیکن جناب زکریا تبلیغی دیوبندی صاحب لکھتے ہیں: " خضور کے فضلات ، یا خانہ ، پیثاب ،

وغيره سب ياك بين - " (تبليغي نصاب از زكريا: ١٨٥)

اس بے دلیل اورغلو آمیز دعویٰ کے ردّ میں جناب اشرف علی تھانوی دیوبندی صاحب کا قول بھی سن لیں ۔ وہ کہتے ہیں: '' طہارت (پاک ہونے) کا دعویٰ بلا دلیل ہے۔'' (بواد النوادر از تهانوی: ۳۹۳)



''حسن'' حدیث کے مبحث میں امام تر مذی و الله کی اصطلاح ''حسن'' ایک معرکة الآراء قول کی حیثیت رکھتی ہے۔ اُصولِ حدیث یا فیق حدیث کے بیان میں جن لوگوں نے حدیث ''حسن'' کے بارے میں ذرا بھی تفصیلی بات کی ہے ، لازماً اس ضمن میں امام تر مذی و الله کی اصطلاح ''حسن'' کا تذکرہ بھی کیا ہے۔ اگر چہ امام تر مذی و الله نے اپنی کتاب العلل الصغیر میں اپنی اصطلاح ''حسن'' کی وضاحت بھی کی ہے لیکن پھر بھی اس کے سجھنے میں علمائے کرام کے اقوال مختلف ہو گئے ہیں۔

یہ بات تو سب کوتسلیم ہے کہ اگر خود قائل اپنی کسی بات کی قولی یا فعلی تشریح کر دے تو دوسر ہوتی ہے۔ اس مختصر مضمون میں دوسر ہوتی ہے۔ اس مختصر مضمون میں ہم جامع تر مذی میں خود امام تر مذی وٹر لللہ کے طرز عمل کی روشنی میں ان کی اصطلاحِ ''حسن'' کا صحیح معنی ومفہوم قار ئین کی نظر کریں گے۔

سب سے پہلے تو ہم وہ تعریف ذکر کرتے ہیں جو خود امام تر مذی رائلیّن نے اپنی اصطلاحِ " دحسن' کے بارے میں ذکر کی ہے ، فرماتے ہیں :

وَمَا ذَكَرْنَا فِي هٰذَا الْكِتَابِ: حَدِيثٌ حَسَنٌ ، فَإِنَّمَا أَرَدْنَا بِهِ حُسْنَ إِسْنَادِهِ ، عِنْدَنَا كُلُّ حَدِيثٍ يُرْوى ، لَا يَكُونُ فِي إِسْنَادِهِ مَنْ يُّتَّهَمُ بَالْكِذْبِ، وَلَا يَكُونُ الْحَدِيثُ شَاذًا، وَيُرُوى مِنْ غَيْرِ وَجْهٍ نَحْوَ ذَاكَ فَهُوَ عِنْدَنَا حَدِيثٌ حَسَنٌ .

''ہم نے اس کتاب میں حدیث ِ حسن کی جواصطلاح ذکر کی ہے ، اس سے مراد سند کا حسن ہونا ہے ۔ ہمارے نزد یک ہر وہ حدیث جس کی سند میں نہ کوئی راوی متہم بالکذب ہونہ وہ حدیث شاذ ہو ، نیز وہ اسی طرح کی اور سند سے بھی مروی ہو ، وہ حدیث حسن ہے ۔''

(العلل الصغير للترمذي مندرجة في آخر جامع الترمذي: ص ٨٩٨، طبع دار السلام بالرياض)

اس تعریف میں امام ترمذی السُّنہ نے اپنی اصطلاح ''حسن'' میں تین شرائط ذکر کی ہیں:

- اس کی سند میں کوئی متہم بالکذب راوی نہ ہو۔ (1)
  - وه حدیث شاذینه ہو۔ (P)
  - اس کی سندیں ایک سے زائد ہوں ۔  $(\mathcal{F})$

جس شرط کی بنا پر اس تعریف کو سجھنے میں اختلاف واقع ہوا ہے ، وہ تیسری شرط ہے۔اس شرط میں مذکورایک سے زائد سندوں کا کیا مطلب ہے؟ اس بارے میں مختلف خیالات کی وجہ سے بعد والے محققین کی آراء مختلف ہوئی ہیں ۔بعض لوگوں کے خیال میں اس سے مراد کسی حدیث کی ایک سے زائد الیمی کمزورسندیں ہیں جن سب میں تھوڑی تھوڑی کمزوری ہوتی ہے کیکن ان زیادہ سندول کی وجہ سے وہ حدیث قابل جحت ''حسن'' بن جاتی ہے۔ کیکن یہ بات دلائل کی رُو سے درُست نہیں ۔خود امام تر مذی رُطُلطہ نے جو منج جامع تر مذی میں''حسن' کے حوالے سے اینایا ہے ، وہ بھی اس نظر ہے کوشختی سے مستر د کرتا ہے۔

امام ترندی ڈِللٹنہ کی طرف سے''حسن'' کی تعریف اور جامع ترندی ڈِللٹنہ میں اس کے اطلاق کا مطالعہ کرنے سے بیمعلوم ہو جاتا ہے کہ بیامام صاحب کی ایک خاص اصطلاح ہے جو عام محدثین سے مختلف ہے۔ تعریف میں عِنْدَنَا (جارے نزدیک) کے الفاظ اس بات کی واضح دلیل ہیں ۔ اگر اس سے محدثین کرام والی''حسن'' جو کہ قابل حجت ہوتی ہے ، مراد ہوتی تو اس تعریف میں اپنے لیے خصوصیت کا تذکرہ نہ ہوتا بلکہ سرے سے اس وضاحت کی ہی ضرورت نہ ہوتی ۔اس ہارے دعوے پر جامع تر مذی میں امام صاحب کے بہت سے اطلاقات حسن بھی ہمارے لیے دلیل ہیں۔ہم اس سلسلے میں صرف وہ مقامات زیر بحث لائیں گے جہاں امام صاحب نے صرف حَدِيثٌ حَسَنٌ كَهام، كَوْلَم حَدِيثٌ حَسَنٌ غَريبٌ اور حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ مِين تُو شاید کوئی اور احمال ہوسکتا ہو اور بعض محققین نے اس طرف اشارہ بھی کیا ہے کہ جب امام تر ذری اٹلٹ صرف ''حسن' کہیں تو ان کی پیر مراد ہو گی ورنہ نہیں۔ لہذا آیے اس مسکلے کی محقیق کی غرض سے جامع ترمذی سے صرف'' حسن'' کی ایک دومثالیں ملاحظہ کرتے ہیں:

1 امام ترمذی السلانے نے سب سے پہلے جو حَدِیثٌ حَسَنٌ کا اطلاق کیا ہے، وہ

ملاحظه فرمائیں ۔ امام صاحب سریمسے کی احادیث ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

بَابُ مَا جَاءَ فِي مَسْحِ الرَّأْسِ أَنَّهُ يُبْدَأُ بِمُقَدَّمِ الرَّأْسِ إِلَىٰ مُؤَخَّرِهِ.

"اس حدیث کا بیان جس میں بی ذکر ہے کہ سر کے مسح کوسر کے الگلے جھے سے شروع کیا وَاكَا اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ ، فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأَدْبَرَ ، بَدَأَ بِمُقَدَّم رَأْسِه ثُمَّ ذَهَبَ بِهِمَا إلى قَفَاهُ اللَّهِ مُ أَرَّهُ مَا حَتَّىٰ رَجَعَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ اللَّهِ عَسَلَ رجْلَيْهِ. قَالَ أَبُو عِيسىٰ : وَفِي الْبَابِ عَنْ مُعَاوِيَةَ وَالْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِيكُرِبَ وَعَائِشَةَ، قَالَ أَبُو عِيسىٰ : حَدِيثُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ أَصَحُّ شَيْءٍ فِي هٰذَا الْبَابِ وَأَحْسَنُ ۚ وَبِهِ يَقُولُ الشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ. ''سيرناعبرالله بن زير النَّيْءَيان كرتے بين كه رسول الله عَلَيْمً اين سركا دونوں ماتھوں كے ساتھ يول مسح فرماتے كداين سرك الكلے حصے سے شروع کرتے حتی کہ دونوں ہاتھوں کواپنی گدی مبارک تک لے جاتے ۔ پھران کو واپس لوٹاتے حتی كەاس جگەتك آجاتے جہال سے مسح شروع كياتھا ، پھراپنے پاؤں مبارك دھوتے ۔اس مسكلے میں سیدنا معاویہ، سیدنا مقدام بن معد یکرب اور سیدہ عائشہ ٹٹائٹڑے سے احادیث مروی ہیں ۔سیدنا عبد الله بن زید دفالی کی حدیث اس (سر کے مسح کے )مسکلے میں صحیح ترین اور بہترین ہے۔ امام شافعی ، امام احمد بن حنبل اور امام اسحاق بن راہویہ ﷺ کا مذہب اسی حدیث کے مطابق ہے ۔''

''اس حدیث کا بیان جس میں بیہ ذکر ہے کہ سر کامسح سر کے پچھلے تھے سے شروع کیا جائے گا۔'' پھرامام صاحب بیرحدیث بیان فرماتے ہیں:

اس ك بعدفر مات بين: بَابُ مَا جَاءَ أَنَّهُ يُبْدَأُ بِمُؤَخَّر الرَّأْس.

..... عَنِ الرُّبَيِّع بِنْتِ مُعَوِّذِ بْنِ عَفْرَاءَ : أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَسَحَ بِرَأْسِهِ مَرَّتَيْنِ بَدَأَ بِمُؤَخَّرِ رَأْسِهِ ثُمَّ بِمُقَدَّمِهِ وَبِأُذُنَيْهِ كِلْتَيْهِمَا ظُهُورِهِمَا وَبُطُونِهِمَا . قَالَ أَبُو عِيسى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ ، وَحَدِيثُ عَبْدِ اللهِ بْن زَيْدٍ أَصَحُّ مِنْ هٰذَا وَأَجْوَدُ إِسْنَادًا، وَقَدْ ذَهَبَ بَعْضُ أَهْلِ الْكُوفَةِ إِلَىٰ هٰذَا الْحَدِيثِ، مِنْهُمْ وَكِيعُ بْنُ الْجَرَّاحِ. ''سیدہ رہتے بنت عفراء رہا ﷺ بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ علیہ ﷺ نے اپنے سر کا دو مرتبہ مسح کیا۔ اینے سر کے پچھلے جھے سے شروع کیا پھرا گلے جھے کامسح کیا اور اپنے دونوں کانوں کی اندرونی و بیرونی جانب مسح کیا ۔ یہ حدیث حسن ہے ، جبکہ سیدنا عبد اللہ بن زید ڈٹاٹٹۂ کی بیان کردہ حدیث صحیح تر اور سند کے اعتبار سے زیادہ عمرہ ہے ۔ بعض اہل کوفیداس حدیث کے مطابق عمل کرتے ہیں ۔ ان يس سے امام وكيع بن جراح راست بھى بين - "(جامع الترمذي : ٣٣٠٣٢ ، طبع دارالسلام ، بالرياض) جامع ترمذی میں بیسب سے پہلا مقام ہے جہاں امام ترمذی الله نے کسی حدیث کے لیے حَدِيثٌ حَسَنٌ كا اطلاق كيا ہے۔ اور يہاں كتنے صاف الفاظ ميں امام تر مذى والله نے اينى '' کوخود مرجوح اور نا قابل عمل قرار دیا ہے۔ اگر امام تر مذی را اللہ کی''حسن'' سے مراد قابل ججت و قابل عمل حدیث ہوتی تو وہ بھی ایک حدیث کو' <sup>دحس</sup>ن' کہنے کے ساتھ ساتھ اس پر ایبا تبعرہ نەفر ماتے ب

پھریہ بات بھی غورطلب ہے کہ اس حدیث کا دارومدارعبدالله بن محمد بن عقبل پر ہے جیسا کہ علامه عبد الرحمٰن محدث مبار كيوري راطلته ، علامه شوكاني في قل كرت موئ لكهت مين :

حَدِيثُ رُبَيِّع بِنْتِ مُعَوِّذٍ هٰذَا لَهُ رِوَايَاتٌ وَّأَلْفَاظٌ ، مَدَارُ الْكُلِّ عَلىٰ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ مُحَمِّدِ بْنِ عَقِيلٍ ، وَفِيهِ مَقَالٌ مَشْهُورٌ لَّاسِيَّمَا إِذَا عَنْعَنَ ، وَقَدْ فَعَلَ ذٰلِكَ فِي جَهِيعِهَا . " "سيده ربِّع بنت معوِّز رفيها كي اس حديث كي كن سندين اوركن الفاظ بين -سب کا دارومدارعبدالله بن محمد بن عقیل پر ہے اور ان کے بارے میں (محدثین کی) کلام (جرح) مشہور ہےخصوصاً جب وہ عَسنْ کے لفظ سے بیان کریں ۔تمام سندوں میں انہوں نے ایبا ہی کیا ہے۔'' آخر میں مبارکیوری اٹالٹ کھتے ہیں: وَهُو مَذْهَبٌ مَّرْجُوحٌ، وَالْمَذْهَبُ الرَّاجِحُ الْمُعَوَّلُ عَلَيْهِ هُوَ الْبَدَاءَةُ بِمُقَدَّمِ الرَّأْسِ.

'' بیمرجوح مذہب ہے۔ راجح مذہب جس پر اعتاد کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ سر کامسح سر کے ا كل حصے سے شروع كيا جائے \_ (تحفة الاحوذي: ١١٣٠١١٢/١ ، طبع دار الكتب العلمية بيروت) لیخی اس حدیث کی پورے ذخیرہ حدیث میں کوئی ایسی سندنہیں جس میں عبداللہ بن محمد بن عقیل موجود نہ ہو، جبکہ زیادہ''ضعیف'' سندوں کے آپس میں مل کر''حسن'' ہونے کے جوعلائے کرام قائل ہیں ، ان کے نزدیک بی حدیث اس وقت تک ''حسن'' نہیں بن سکتی جب تک عبداللہ بن محمد بن عقیل کی متابعت موجود نہ ہو۔ پھراس حدیث کے شواہد (مؤید احادیث) بھی موجود نہیں جیسا کہ خود امام ترفدی رشائلٹ کے عمل سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے۔ اگر اس کا کوئی شاہد (مؤید حدیث) امام صاحب کی نظر میں ہوتا تو وہ اسے اپنے اسلوب کے مطابق وَفِی الْبَابِ کہہ کر ذکر کردیتے۔ اگر کسی صاحب علم کے پاس اس حدیث کی کوئی اور سندیا کوئی شاہد موجود ہوتو وہ اسے افادہ عام کے لیے پیش کرے۔

یہ کی پہلی حدیث جے امام تر مذی رش نے '' حسن'' قرار دیا ہے اور اسی حدیث سے یہ معلوم ہورہا ہے کہ امام تر مذی رشن کی اصطلاحِ '' حسن'' کا مطلب امام تر مذی رشن کے نزدیک قطعاً یہ نہیں کہ اس کی ایک سے زائد خفیف'' ضعف'' والی سندیں ہیں اور وہ مل کر قابل حجت بنتی ہیں ۔ ایک مقام پر امام تر مذی رشن فرماتے ہیں کہ عبد اللہ بن محمد بن عقیل صدوق (معتبر) راوی ہیں ۔ اگر چہ بعض محدثین کرام نے ان کے حافظے پر جرح کی ہے۔

(جامع الترمذي ، تحت الحديث: ٣، طبع دار السلام، بالرياض) اگر بالفرض امام صاحب اس كاليخفيف "ضعف" دُور كرنا چاہتے ہوتے تو اس كى كوئى اور سنديا كوئى شامد پيش كرتے اور اگر ايبا ہوتا تو پھر اس كے خلاف پہلى حديث كوران قرار نہ ديتے۔ امام ترمذى الله من اليدين كى احاديث بيان كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

بَابُ مَا جَاءَ فِي رَفْعِ الْيَدَيْنِ عِنْدَ الرُّكُوعِ.

''ان احادیث کا بیان جن میں رکوع کرتے وقت رفع الیدین کا ذکر ہے۔''

..... عَنْ سَالِم عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الْتُتَحَ الصَّلَ اللهُ عَنْ يَدَيْهِ حَتَّىٰ يُحَاذِى مَنْكِبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ اللّهُ حُرَى وَزَادَ ابْنُ أَبِي عُمَرَ فِي حَدِيثِهِ: وَكَانَ لَا يَرْفَعُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ ..... وَفَي الْبَابِ عَنْ عُمرَ وَعَلِيٍّ وَوَائِلِ بْنِ حُجْرٍ وَمَالِكِ بْنِ الْحُويْرِثِ وَأَنسٍ وَأَبِي وَفِي الْبَابِ عَنْ عُمرَ وَعَلِيٍّ وَوَائِلِ بْنِ حُجْرٍ وَمَالِكِ بْنِ الْحُويْرِثِ وَأَنسٍ وَأَبِي هُرَيْدِ وَاللّهِ مُنْ السَّعْدِ وَمُحَمَّدِ بْنِ مَسْلَمَةً وَأَبِي قَتَادَةً هُرَيْدِ مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ وَجَابِرٍ وَعُمَيْرِ اللّيْشِيِّ، قَالَ أَبُو عِيسَىٰ: حَدِيثُ ابْنِ عُمرَ وَعَلِي وَجَابِرٍ وَعُمَيْرِ اللّيْشِيِّ، قَالَ أَبُو عِيسَىٰ: حَدِيثُ ابْنِ عُمرَ

حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ ، وَبِهٰذَا يَقُولُ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ مِنْهُمُ ابْنُ عُمَرَ وَجَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ وَأَبُو هُرَيْرَةَ وَأَنَسٌ وَابْنُ عَبَّاسِ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ الزُّبَيْرِ وَغَيْرُهُمْ ۚ وَمِنَ التَّابِعِينَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ وَعَطَاءٌ وَطَاوَٰسٌ وَمُجَاهِدٌ وَنَافِعٌ وَسَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ وَسَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ وَغَيْرُهُمْ وبِه يَقُولُ مَالِكٌ وَمَعْمَرٌ وَالْـأَوْزَاعِيُّ وَابْنُ عُيَيْنَةَ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُبَارَكِ وَالشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ، وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكِ : قَدْ ثَبَتَ حَدِيثُ مَنْ يَرْفَعُ يَدَيْهِ، وَذَكَرَ حَدِيثَ الزُّهْرِيِّ عَنْ سَالِم عَنْ أَبِيهِ ۚ وَلَمْ يَثْبُتْ حَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ : أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ لَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا فِي أَوَّلِ مَرَّةٍ ..... كَانَ مَالِكُ بْنُ أَنْسِ يَرِيٰ رَفْعَ الْيَدَيْنِ فِي الصَّلَاةِ ، وَقَالَ يَحْيَى : وَحَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ قَالَ : كَانَ مَعْمَرٌ يَرِىٰ رَفْعَ الْيَدَيْنِ فِي الصَّلَةِ، وَسَمِعْتُ الْجَارُودَ بْنَ مُعَاذٍ يَقُولُ: كَانَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ وَعُمَرُ بْنُ هَارُونَ وَالنَّصْرُ بْنُ شُمَيْلٍ يَرْفَعُونَ أَيْدِيَهُمْ إِذَا افْتَتَحُوا الصَّلاةَ وَإِذَا رَكَعُوا وَإِذَا رَفَعُوا رُءُ وسَهُمْ.

''سالم اینے والد (سیدنا ابنِ عمر ڈٹائٹۂ) سے بیان کرتے ہیں: میں نے رسول اللہ عَالَیْمَ کو دیکھا۔آپ جب نماز شروع کرتے ، رکوع کو جاتے اور رکوع سے سر اُٹھاتے تو اپنے کندھوں کے برابر رفع الیدین فرماتے تھے۔ ایک روایت میں یہ الفاظ زائد ہیں کہ آپ دونوں سجدوں کے درمیان رفع الیدین نہیں کرتے تھے ......اس مسکے میں سیدنا عمر ، سیدنا علی ، سیدنا واکل بن حجر ، سيدنا ما لك بن حورث ، سيدنا انس ، سيدنا ابو هريره ، سيدنا ابوحميد ، سيدنا ابو أسيد ، سيدناسهل بن سعد، سيدنا محمر بن مسلمه، سيدنا ابوقياده ، سيدنا ابوموسىٰ اشعرى ، سيدنا جابر ، سيدنا عمير ليثي وَالنَّهُ سے احادیث مروی ہیں۔ سیدنا عبد الله بن عمر والله الله کی حدیث حسن صحیح ہے۔ بعض (بقول امام بخاری او الله میں سیدنا علم صحابہ کرام کا یہی فرہب ہے۔ان صحابہ کرام میں سیدنا عبدالله بن

🖈 اس سلسلے میں امام بخاری اوالیہ کی بات ہی راج ہے ۔ بعض صحابہ کرام سے عدم رفع کی جو روایات مروی ہیں ، ان میں سے ایک بھی اُصولِ محدثین کے مطابق ثابت نہیں ۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: ما هنامه ضرب حق ، شاره نمبر 🛈 .

السنة

عمر، سيدنا جابر بن عبدالله، سيدنا ابو هريره ،سيدنا انس ،سيدنا عبدالله بن عباس ،سيدنا عبدالله بن ز بیر وغیرہم ٹن کُشُرُ شامل ہیں ۔ تابعین عظام میں سے امام حسن بھری ، امام عطاء بن ابی رباح ، امام طاؤس ، امام مجامد ، امام نافع ، امام سالم بن عبد الله ، امام سعيد بن جبيروغير بهم مُثَاثِثُمُ كاليهي مذهب ہے۔ امام مالک ،امام معمر ، امام اوزاعی ،امام سفیان بن عیبینہ ، امام عبد الله بن مبارک ، امام شافعی ، امام احمد بن خنبل ، امام اسحاق بن راہویہ وغیرہم ﷺ کا یہی قول ہے ۔ امام عبد الله بن مبارک طِللهٔ فرماتے ہیں: رفع الیدین کرنے والے لوگوں کی دلیل ، یعنی سیدنا عبداللہ بن عمر طالحیّٰ کی حدیث ثابت ہے جبکہ سیدنا عبداللہ بن مسعود دلائٹۂ کی وہ حدیث ثابت نہیں جس میں بیر ذکر ہے کہ نبی اکرم مُنافِیم نے صرف پہلی دفعہ رفع الیدین کیا ہے ....... امام مالک بن انس مُطلق بھی نماز میں رفع الیدین کے قائل تھے۔ یکیٰ کا بیان ہے کہ ہمیں امام عبد الرزاق رشاللہ نے بیان کیا: امام معمر الطلق نماز میں رفع الیدین کرتے تھے۔ میں نے جارود بن معاذ کو یہ بیان کرتے سا کہ ا مام سفیان بن عیبینه،عمر بن ہارون اور امام نضر بن شمیل نماز شروع کرتے ، رکوع جاتے اور رکوع سے سراُٹھاتے وقت رفع الیدین کیا کرتے تھے۔''

اس كے بعدامام صاحب فرماتے ہيں: بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَرْفَعْ إِلَّا فِي أَوَّلِ مَرَّةٍ . " 'اس مديث كابيان جس ميں يوزكر ہے كه ني ا كرم مَنَّ اللَّيْمُ نِے صرف پہلی وفعہ رفع الیدین کیا تھا۔''

···· عَنْ عَلْقَمَةَ قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ: أَلَا أُصَلِّي بِكُمْ صَلَاةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فَصَلَّىٰ فَلَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا فِي أَوَّلِ مَرَّةٍ ، قَالَ: وَفِي الْبَابِ عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ، قَالَ أَبُو عِيسىٰ : حَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ حَدِيثٌ حَسَنٌ ، وَبِهِ يَقُولُ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيُّ صَلَّى اللُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالتَّابِعِينَ ، وَهُوَ قَوْلُ سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ وَأَهْلِ الْكُوفَةِ .

"علقمه بیان کرتے ہیں کہ سیدنا عبد الله بن مسعود والفیائے فرمایا: کیا میں تمہیں الله کے رسول مُثَاثِينًا كى نماز پڑھ كرنه دكھاؤں؟ پھرانہوں نے صرف پہلی دفعہ رفع الیدین كیا ، دوبارہ نہیں کیا ۔ اس بارے میں سیدنا براء بن عازب ڈالٹڈ سے بھی ایک حدیث مروی ہے ۔ سیدنا عبد اللہ بن www.ircpk.com مسعود وٹاٹی کی حدیث حسن ہے۔ نبی اکرم ٹاٹی کے کئی صحابہ کرام اور تابعین اسی کے مطابق فتوی دیتے تھے (صحابہ کرام اور جمہور تابعین کے بارے میں یہ بات ثابت نہیں۔ ناقل )۔ امام سفیان توری اور اہل کوفہ کا یہی مذہب ہے۔''

(جامع الترمذي ، رقم الحدیث: ۲۵۷، طبع دار السلام، بالریاض)

ملاحظہ فرما کیں کہ امام تر ندی پڑلٹے مؤخر الذکر حدیث پر امام عبد اللہ بن مبارک پڑلٹے کی
جرح پہلی حدیث کے تحت ذکر کرآئے ہیں۔ پھر اس حدیث کو''حسن'' بھی قرار دے رہے ہیں۔
اس سے ثابت ہوتا ہے کہ امام تر مذی پڑلٹے کے نزدیک اس اصطلاح ''حسن'' سے مراد الیمی حدیث نہیں ہوتی جو قابل ججت ہو۔

نصب الرابيہ كے حاشيے پر ايك تعلق تھى جس كامضمون بيتھا كہ امام تر مذى الله نے سيدنا ابنِ مسعود واللہ كى حديث كو جت سجھتے ہوئے ''حسن' كہا ہے ۔ اس كا ردّ كرتے ہوئے ايك عرب محقق دكتور جزہ مليارى لكھتے ہيں:

دونعلق کھنے والے شخص نے کہا ہے کہ سیدنا ابن مسعود دوائی کی حدیث امام تر مذی وشائی کے بزد یک ثابت ہے۔ شاید بد بات اس نے امام تر مذی وشائی کے اس حدیث کو حسن کہنے سے اخذ کی ہے۔ لیکن بد بات محل نظر ہے کیونکہ امام تر مذی وشائی کا کسی حدیث کو حسن کہنے کا مقصد نبی کا کسی حدیث کو حسن کہنے کا مقصد نبی کا کرم شائی کے سے اس حدیث کا شبوت کا اعتقاد نہیں، بلکہ صرف بد بتانا ہوتا ہے کہ اس حدیث کے متن میں غرابت نہیں، یعنی بیمتن شاذ نہیں نیز شواہد کی وجہ سے معروف ہونے کی بنا پرغریب بھی نہیں۔ وہ شواہد نبی شائی ہے سے روایت یا عمل کی صورت میں بھی ہو سکتے ہیں اور بعض صحابہ و تا بعین کے قول کی صورت میں بھی ہو سکتے ہیں اگر چہ اس بارے میں نبی کا کرم شائی ہے کہ بھی ثابت نہ ہو۔

یکی وجہ ہے کہ ہم بہت سارے مقامات پر دیکھتے ہیں کہ امام صاحب حدیث کو مرفوع روایت کے اعتبار سے معلول قرار دیتے ہیں اور اس میں رادی کی غلطی واضح کرتے ہیں پھر ساتھ ہی اس کے متن کو حسن بھی کہہ دیتے ہیں جیسا کہ ہم نے اس حدیث (سیدنا عبداللہ بن مسعود) میں دیکھ لیا ہے کہ امام صاحب نے امام عبداللہ بن مبارک راس کی طرف سے اس حدیث میں علت بیان کی ہے۔ اس پر کوئی تعاقب بھی نہیں کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بی حدیث ان کے علت بیان کی ہے۔ اس پر کوئی تعاقب بھی نہیں کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بی حدیث ان کے

دکتور حزہ صاحب کی بیہ بات بالکل بجاہے کہ امام تر مذی ﷺ پنی اصطلاح ''حسن'' سے قابل ججت اور نبی اکرم ﷺ منافر سے ثابت حدیث مراد نہیں لیتے بلکہ بسا اوقات امام صاحب کی مراد صرف بیہ ہوتی ہے کہ اس پر صحابہ و تابعین کاعمل ہے ۔ اس کی ایک مثال ہم ساتھ ہی بیان کیے دیتے ہیں۔

### ③ امام ترمذی الطلان ایک حدیث بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

سفیان توری ڈللٹیز کے واسطے کے بغیر ذخیرۂ حدیث میں اس حدیث کی کوئی سندنہیں ۔

كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا جَلَسَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ كَأَنَّهُ عَلَى الرَّعْفِ ...... قَالَ أَبُو عِيسى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ إِلَّا أَنَّ أَبَا عُبَيْدَةَ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِيهِ وَالْعَمَلُ عَلى هٰذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَخْتَارُونَ أَنْ لَا يُطِيلَ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِيهِ وَالْعَمَلُ عَلى هٰذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَخْتَارُونَ أَنْ لَا يُطِيلَ الرَّجُلُ الْقُعُودَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ وَلَا يَزِيدَ عَلَى التَّشَهُّدِ شَيْئًا وَقَالُوا: إِنْ الرَّجُلُ اللهَ عَلَى التَّشَهُّدِ فَعَلَيْهِ سَجْدَتَا السَّهُو وَهَا لَوَا رُويَ عَنِ الشَّعْبِيِّ وَغَيْرِهِ.

''رسول الله تَالِيَّةِ جب بہلی دو رکعتوں کے بعد تشہد بیٹھتے تو یوں (جلدی سے تیسری رکعت کے لیے اُٹھ جاتے) جیسے گرم پھر پر ہوں۔ یہ حدیث حسن ہے، مگر ابوعبیدہ نے اپنے والد (سیدنا

عبداللہ بن مسعود ولائٹو ) سے ساع نہیں کیا۔اہل علم کا اس حدیث پڑمل ہے۔ وہ یہ پبند کرتے ہیں کہ آ دمی دو رکعتوں کے بعد تشہد کو لمبا نہ کرے اور تشہد سے زائد کچھ نہ پڑھے۔ان کا کہنا ہے کہ اگر وہ تشہد سے کوئی چیز (درود، دُعا کیں )زائد پڑھے گا تو اس پرسہو کے دوسجدے لازم ہو جا کیں گے۔امام شعبی ڈللٹہ وغیرہ سے اسی طرح مروی ہے۔''

پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ امام تر مذی الطلق کی جانب سے ''حسن'' کی تعریف میں جو ایک سے زائد سندوں سے مروی ہونے کے الفاظ ہیں ، ان کا کیا مطلب ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ کسی حدیث کو کسی بھی طبقے میں ایک سے زائد راوی بیان کریں تو اس کی سندیں ایک سے زائد ہو جاتی ہیں ۔ مثلاً ہم انہی حدیثوں کو دیکھتے ہیں جو ''ضعیف+ضعیف=حسن' کے اصول کو ماننے والوں کے ہاں بھی قابل جمت نہیں بنتیں ۔ ان حدیثوں کی سندیں بھی ایک سے زائد ہیں ، جیسا کہ:

🛈 پہلی حدیث جو سر کے بچھلے جھے ہے مسح شروع کرنے کے متعلق تھی اس کی سند کا

نقشہ یوں ہے:



# صحابيه سيره ربيع بنت معوذ

## (مرکزی راوی)عبدالله بن محمد بن عثیل

(مصنف ابن أبي شيبة: ٣٢/١؛ الرقم: ١٥٣٠ طبع مكتبة الرشد، بالرياض، جامع الترمذي، رقم الحديث: ٣٣٠ طبع دار السلام، بالرياض، سنن أبي داوُّد، رقم الحديث: ١٢٦٠ طبع دار السلام، بالرياض ، المعجم الكبير للطبراني: ٢٨/٢٤، طبع دار إحياء التراث العربي)

> یہاں سے سندیں مختلف ہوتی ہیں عبدالله بن محمد بن عقبل سے بیان کرنے والے بیدووشا گرد ہیں:

## بشربن مفطّل سفيان بن سعيد الثوري

مصنف ابن أبي شيبة : ٣٢/١، الرقم : ١٥٣٠ اسنن أبي داؤد، رقم الحديث : ١٢٦، طبع دار

طبع مكتبة الرشد، بالرياض، المعجم السلام، بالرياض، جامع الترمذي، رقم الكبير للطبراني: ٢٦٨/٢٤؛ طبع دار إحياء الحديث: ٣٣، طبع دار السلام، بالرياض

اس کے بعد سفیان توری سے اور بشر بن مفصّل کے شاگردوں کے ایک سے زائد ہونے کی وجہ سے سندیں مزید زیادہ ہو جاتی ہیں ۔ یہی مطلب ہے امام ترمذی اٹسٹنے کے ''حسن'' کی اصطلاح میں ایک سے زائد سندول کی شرط لگانے کا ۔ واللہ اعلم!

سيدنا عبر الله بن مسعود رالفيُّوالي عدم رفع اليدين والي "فسعيف" حديث كي سندیں بھی سفیان توری کے بہت سے شاگردوں کی وجہ سے بہت زیادہ ہو جاتی ہیں ۔ امام تر مذی پٹلٹی کی اصطلاح '' حسن'' میں ایک سے زائد سندوں کی شرط لگانے کا مطلب یہی ہے۔ یہ نہیں کہ اس کی ایک سے زائد تھوڑ ہےضعف والی سندیں ہیں جومل ملا کر قابل حجت''حسن'' بن جاتی ہیں ۔ایسا کہنا امام تر مٰدی ﷺ کے اسلوب کے خلاف ہے۔

یمی بات سمجھ نہ پانے کی وجہ سے بعض علائے کرام نے امام ترفدی رئے اللہ پراس حوالے سے تقید کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ امام ترفدی رئے اللہ نے ''حسن'' میں زائد سندوں کی شرط لگانے کے باوجود بہت می غریب (ایک سند والی) حدیثوں کو ''حسن'' کہہ دیا ہے۔ مثلًا حافظ ابنِ کثیر رئے اللہ فرماتے ہیں: فَإِنَّهُ يَقُولُ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْاََحَادِيثِ: هَٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَٰذَا اللَّوجُهِ . ''امام ترفدی رئے اللہ بہت می حدیثوں کے بارے میں یہ بھی کہہ دیتے ہیں کہ بیصدیث حسن غریب ہے۔ ہم اسے صرف اسی سندسے جانتے ہیں۔'' میں یہ بھی کہہ دیتے ہیں کہ بیصدیث حسن غریب ہے۔ ہم اسے صرف اسی سندسے جانتے ہیں۔'' (اختصار علوم الحدیث لابن کثیر: ص ۱۳۱، طبع دار المعارف، بالریاض)

حافظ عراقى رَاكِ اللهُ أصولِ حديث كواشعار كى صورت مين لكھتے ہوئے فرماتے ہيں: وَقَالَ التَّرِمِانِيُّ: مَا سَلِمْ مِنَ الشُّاذُوْذِ مَعَ رَاوٍ مَّا اتَّهِمَانُ

بِكَنْ بِ وَّلَمْ يَكُنْ فَرْداً وَرَدْ قُلْتُ: وَقَدْ حَسَّنَ بَعْضَ مَا انفَرَدْ

''امام ترمذی ڈطلٹے نے کہا ہے کہ حسن حدیث وہ ہے جو شندوذ سے سلامت ہواور اس کا کوئی راوی متہم بالکذب نہ ہونہ وہ غریب (اکیلی) سند سے آئی ہو۔ میں (عراقی) کہتا ہوں کہ امام صاحب نے (اس تعریف کے خلاف) بعض غریب حدیثوں کو بھی حسن کہہ دیا ہے۔''

(ألفية العراقي، الرقم: ٥٢٠٥١)

اس سے معلوم ہوا کہ اگر امام تر فدی اِٹراللہ کی اصطلاحِ ''حسن'' کو اس معنیٰ برمحمول کیا جائے کہ اس سے مراد''ضعف +ضعف =حسن'' ہے تو اس سے امام تر فدی اِٹراللہ کے قول و فعل میں تناقض لازم آتا ہے اور اس طرف بعض علمائے کرام نے اشارہ بھی کیا ہے ، حالانکہ امام تر فدی اِٹراللہ کی بیہ مرادنہیں ۔ واللہ اعلم!

رہا حافظ ابنِ صلاح راللہ کا ''حسن'' کی اقسام بیان کرتے ہوئے یہ کہنا کہ تھوڑ ہے ضعف کی حامل کی سندوں والی حدیث سب سندوں کو ملا کر''حسن'' بن جاتی ہیں و کَلَامُ التّـرْمِنِيّ عَلَىٰ هٰذَا الْقِسْمِ يُتَنَزَّلُ . ''اور امام تر مذی رائلہ کی کلام کواسی پرمحمول کیا جائے گا'تو بیان کی خطا ہے۔اس کا ردِّ کرتے ہوئے حافظ ابنِ کیشر رائلہ لکھتے ہیں:

قُلْتُ: لَا يُمْكِنُ تَنْزِيلُهُ لِمَا ذَكَرْنَاهُ عَنْهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

'' میں کہتا ہوں کہ امام تر مذی را اللہ کی کلام کو اس معنی پر محمول کرنا اس وجہ سے ممکن نہیں جو ہم بیان کر چکے ہیں (کہ امام تر مذی را اللہ نے بعض ایک سند والی حدیثوں کو بھی حسن قرار دیا ہے) واللہ اعلم ''(اختصار علوم الحدیث لابن کثیر: ص ۱۳۳ طبع دار المعارف ، بالریاض) اس ساری بحث کے بعد ہمیں ہے کہنے میں کوئی باک نہیں کہ امام تر مذی را اللہ کی اصطلاح دسن' سے 'ضعیف = حسن' کا اُصول کثید کرنا کسی طور در ست نہیں ۔ ہمارا بید وجوئی ابھی تک اپنی جگہ پر قائم ہے کہ متقد مین محد ثین جو اصطلاح حدیث میں ہمارے لیے جست ہیں ، ان میں سے کسی سے یہ اُصول ثابت نہیں ۔

یہ بات بھی ذہن نشین وئی چاہیے کہ یہ کوئی افظی جھگڑا نہیں، یعنی ہمارا مطالبہ یہ نہیں کہ ہمیں متقد مین محدثین سے یہی لفظ دکھائے جائیں کہ' ضعیف+ضعیف=حسن'، بلکہ ہم کہتے ہیں کہ اس اصول کو ثابت کرنے کے لیے متقد مین محدثین سے کوئی الیی عبارت پیش کر دی جائے جس کا یہ مفہوم ہو کہ اگر کسی حدیث کی ذخیرہ حدیث میں موجود سب سندیں تھوڑی تھوڑی ''ضعیف'' بھی ہوں تو کثرت طرق سےضعف ختم ہو جاتا ہے۔ اگر ایبا ہو جائے تو ان شاء اللہ ہمیں سلیم کرنے میں کوئی ہی چکیا ہے نہ ہوگی۔

بعض اصحاب کے ذہن میں بیاشکال بہت زیادہ پیدا ہوتا ہے کہ اس اُصول کے ثبوت کے سلسلے میں متقد مین محدثین کی قید کیوں اور اُصولِ حدیث کے ثبوت کے لیے صرف متقد مین محدثین ہی ججت کیوں ہیں؟ تو اس کا جواب ہم ایک عرب محقق دکتور حاتم بن عارف العونی کی ایک فکر انگیز تحریب عرض کرتے ہیں، وہ ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:

'' پہلی بات یہ ہے کہ جس شخص کوعلم حدیث سے پچھ مُس ہے اسے اس بات میں کوئی تر دّ د نہیں ہے کہ تیسری اور چوتھی صدی ججری کے نقادِ حدیث ائمہ دین مثلاً امام یجیٰ بن معین ، امام علی بن مدین ، امام احد بن حنبل ، امام بخاری ، امام مسلم ، امام ابوداؤد ، امام تر فدی ، امام انسائی ، امام ابو حاتم ، امام ابوزرعہ ، امام ابنِ خزیمہ ، امام عقیلی ، امام عبدالرحمٰن بن ابی حاتم ، امام ابنِ عدی ، امام ابنِ حبان ، امام دار قطنی رکافتے اور اس دَور کے دیگر علمائے حدیث ، متا خرین مثلاً حافظ دہمی ، حافظ ابنِ ججر ، حافظ سخاوی ، علامہ سیوطی اور بعد والوں کے مقابلے میں بہت بہت گنا بڑھ کر عالم شھے۔

دوسری بات یہ ہے کہ جس شخص کوعلم حدیث ، علمائے حدیث اور حالات محدثین سے پچھ تعلق ہے اسے اس بات میں کوئی شک نہیں مذکورہ (متقدمین) محدثین کے قلوب واذبان سب لوگوں سے بڑھ کر ان علوم سے پاک تھے جنہوں نے اسلامی علوم میں داخل ہو کر بہت بُرا اثر جھوڑا۔علوم اسلامیہ پر بُرا اثر جھوڑ نے والے ان علوم میں سے بطور مثال علم منطق اور اس کا پروردہ علم کلام ہے۔متقد مین محدثین متاخرین کی طرح ان علوم سے بلاواسطہ یا بالواسطہ متاثر نہیں ہوئے جیبا کہ میں نے اس بات کی وضاحت اپنی کتاب المنهج المقترح میں کردی ہے۔

تیسری بات یہ ہے کہ پہلی صدیوں میں علم حدیث محدثین کے ہاں زندہ تھا کیونکہ وہی لوگ تھے جواس کی نشو ونما کے مراحل میں اس کے ہم رکاب ہوئے تھے اور انہی (متقد مین محدثین ) نے علم حدیث کو لاحق ہونے والے خطرات کا سامنا کر کے اس کا دفاع کیا تھا ، نیزیہ وہی لوگ تھے جنہوں نے علم حدیث کے لیے قواعد بنائے اور مکمل کیے تھے حتی کہ علم حدیث اپنی پیمیل کو پہنچ گیا تھا۔ پھراس زمانے کے بعدعلم حدیث میں کمی شروع ہوگئی یہاں تک کہ وہ درجہُ اجنبیت کو پہنچ گیا (جبیہا کہ حافظ ابن صلاح اٹراللہ نے بیان کیا ہے۔ ناقل )۔

یمی وجہ ہے کہ متاخرین برعلم حدیث کے بہت سے واضح مسائل پوشیدہ رہ گئے اور ان سے اس علم کی بعض اصطلاحات مخفی ہو گئیں ۔ وہ بہت سے مقامات برزبانِ حال یا مقال سے بیاعلان کرنے گئے کہ ان کو متقدمین کے اقوال و مناہج کو تفصیلاً پڑھنے اور ان میں غور کرنے کی ضرورت ہے تا کہ علم حدیث کے اُن بڑے بڑے تھمبیر مسائل اور اصطلاحات کی وضاحت ہو جائے جو متقد مین کے ہاں بہت شفاف اور واضح تھیں ۔

يمى وجه ہے كه ميں نے متقد مين محدثين كوائي كتاب السمنهج السمقترح مين اہل اصطلاح کا نام دیا ہے اور متاخرین کے بارے میں بتایا ہے کہ وہ اہل اصطلاح نہیں ہیں کیونکہ متاخرین علاء متقدمین محدثین کی اصطلاحات کی ترجمانی کرنے والے اور ان کے نشانات علم سے اُصولی و فروی مسائل استنباط کرنے والے ہیں ۔ متاخرین کا اس کے علاوہ کوئی کا منہیں کہ وہ ہمارے لیے کتابوں کی صورت میں متقد مین کے چھوڑے ہوئے کام کی حفاظت کریں ۔

اس بحث سے ہمارے سامنے دونوں فریقوں (متقدمین اور متاخرین) میں فرق ظاہر ہو گیا

ہے۔ یہ بہت بڑا فرق ہے جیسے بعض عرب وہ تھے جن کی لغت جمت تھی ، وہ اہل لغت کہلاتے ہیں اور بعض وہ ہیں جو ان کے بعد آئے اور اس بارے میں کتب تصنیف کیں بلکہ بعض لوگ ان کے ایک عرصہ بعد آئے جبکہ علم منطق نے لغت کے علوم کو بھی اُسی طرح بگاڑ دیا تھا جیسے دیگر علوم کو بگاڑا تھا اور علم لغت بھی اُسی طرح کمزور ہو گیا تھا جیسے دیگر علوم کمزور ہو گئے تھے۔ جب متقد مین اور متاخرین کی نسبت معاملہ ایسا ہے تو بھلا اب کوئی شخص اس بات میں شک کرے گا کہ متقد مین اور متاخرین میں بہت فرق ہے؟

میرا سوال ہے کہ اگر دو آدمی کسی علم کے بارے میں بات کریں ۔ ایک آدمی اس علم کا زیادہ عالم بلکہ اس علم کی بنیادر کھنے والوں میں سے ہواور دوسرا کئی گنا کم علم رکھنے والا ہو بلکہ اس کا زیادہ سے زیادہ کام پہلے آدمی کی کلام کو بھینا اور اس کے منہ کی وضاحت تلاش کرنا ہوتو دونوں میں سے کون اس علم کے مسائل کی معرفت کا زیادہ اہل ہوگا اور کس کا قول زیادہ درُست اور زیادہ سے کہ ہوگا ؟ اس سوال کو مزید وضاحت سے کہیں تو یوں ہوگا کہ اگر متاخرین میں سے کوئی کسی حدیث کو (متقدمین کے برعس) صحیح قرار دیتو کیا اس کے حکم کو درُست قرار دینے پریہ چیزیں اثر انداز نہیں ہوں گی کہ وہ متقدمین کے مقابلے میں کم علم ہے اور اس کی سوچ وفکر کئی ایسے علوم سے متاثر ہوئی ہے جوعلم حدیث سے ہٹ کر ہیں ، نیز وہ ہمیشہ علم حدیث کے بعض اہم مسائل اور اصطلاحات کو سیحنے اور ان کی وضاحت طلب کرنے کا ضرورت مند ہے؟

جب متاخرین میں سے کوئی عالم حدیث کو قبول یا رد کرنے کے بارے میں کوئی قاعدہ بنائے یا جرح و تعدیل کے اعتبار سے راویوں کے مراتب مقرر کرنے کے سلسلے میں کوئی اُصول وضع کرے ، پھر ہمیں معلوم ہو جائے کہ یہ قاعدہ یا اُصول متقدمین محد ثین کے اقوال و اسالیب سے فابت ہونے والے واضح قاعدے یا صریح منج کے خلاف ہے تو کون اس بات میں تر د د کرے گا کہ اس بارے میں اُن متقدمین کی بات ہی معتبر ہے جو اہل اصطلاح اور واضعین علم ہیں ؟!!! یقیناً کہ اس بارے میں اُن متقدمین کی بات ہی معتبر ہے جو اہل اصطلاح اور واضعین علم ہیں ؟!!! یقیناً میرے علم میں کوئی ایسا شخص نہیں جو اس بات میں اختلاف کرے کیونکہ میں ایسے طالب علم کا تصور بھی نہیں کرسکتا جے علم کا ماخذ ہی معلوم نہ ہو۔

رہی بات ان لوگوں کی جو یہ کہتے ہیں کہ متاخرین علائے حدیث مثلاً حافظ ذہبی، حافظ

لین میں بعض دلیل کے پیروکاروں کو دیکھتا ہوں کہ وہ اسی طرح کی باتیں کرنے لگے ہیں۔ جب بیشخص ہم سے متقدمین کے منابج و اقوال میں غور وفکر کے دروازے کو بند کرنے کا مطالبہ نہیں کرتا بلکہ وہ خوداسی منج کی تائید کرتا ہے تو پھر وہ اس منج کی طرف دعوت دینے والوں پر کیا اعتراض کرتا ہے ؟ مجھے ڈر ہے کہ اصطلاحات حدیث میں منج سلف کی طرف دعوت دینے والوں پر طعن کرنے والے شخص کو بہ حرکت شعوری یا لاشعوری طور پر اندھی تقلید کی طرف لے والوں پر طعن کرنے والے شخص کو میہ حرکت شعوری کی بنیاد ہے ، منہدم ہوجائے گی ۔ علوم حدیث کی شخص تھیں میں ہارے منج کی مخالفت کرنے والے معاصرین کی بیصورت وال ہمارے مشاہدے میں ہے۔

ہم تو اہل بدعت کے لیے مضحکہ بن جائیں گے کہ فقہی فروع میں تو اجتہاد کرتے ہیں جبکہ علوم حدیث میں تقلید کر رہے ہیں اور علمائے کرام کی عقیدے کی غلطیوں کی نشاندہی کرنے پر تو راضی ہیں جبکہ مصطلحات حدیث میں ان کی غلطی کی نشاندہی پر ناراض ہوتے ہیں ......متاخرین کی علوم حدیث میں غلطیاں ہمیشہ ایسی نہیں ہوتیں جو عام غلطیوں کی طرح جزوی ہوں اور ان کا آسانی سے ادراک کیا جا سکے اور ان غلطیوں سے اس علم پر کوئی سنگین اثر نہ پڑے بلکہ ان میں سے بعض غلطیاں

(S)

الیی ہیں جن کا نتیجہ خطرناک مبھی غلطی کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے ......

آخر میں مکیں ہراس شخص کو نصیحت کروں گا جو متقد مین کے منچ کو زندہ کرنے کے شرف واجر سے محروم ہے کہ وہ جلدی سے اس منچ پرعمل پیرا ہونے والے لوگوں کا ہم رکاب ہو جائے۔ منچ متقد مین وہ منچ ہے جس کے پیروکار اللہ تعالی کے فضل وکرم سے روز بروز برٹھ رہے ہیں۔ بھائی! کخفیل ورخہ عنیں ورخہ قل اور کخھے حسد اور تکبر جیسی نفسانی خواہشات حق کی طرف رجوع کرنے سے روکے نہ رکھیں ورنہ حق اور اہل حق کے غلبے کی وجہ سے تیری پریشانی، غم اور گناہ میں اضافہ ہوتا جائے گا کیونکہ اگر باطل کی حکومت بھی آجائے تو حق ہمیشہ غالب ہوتا ہے مغلوب نہیں ہوتا۔ دلیل کا غلبہ ہر زمانے میں حق کو مصل ہوتا ہے۔''

(الحديث الحسن بين الحدّ والحجية لمحمد أحمد جلمد: ص ٣٨-٤٢)

یمی ہماری دعوت ہے کہ متاخرین جس طرح عقیدے کے بعض معاملات میں علم کلام سے متاثر ہوکر متقد مین کے منج سے ہٹ گئے ہیں ، اسی طرح کئی معاملات میں فقہی موشگافیوں ، علم متاثر ہوکر متقد مین کے ہیں ، اسی طرح کئی معاملات میں فقہی موشگافیوں ، علم منطق اور علم کلام سے متاثر ہوکر وہ علم حدیث اور اُصولِ حدیث میں بھی غلطی کھا گئے ہیں ۔ لہذا ضروری ہے کہ جیسے ہم دیگر معاملات میں دلیل طلب کرنے کی روش اپناتے ہیں اسی طرح علوم حدیث میں بھی دلیل کے طالب ہوں اور صرف متاخرین کی کتب ِ اصطلاح سے مرعوب ہوکر علم حدیث میں متقد مین کے منج کو نہ چھوڑیں۔

آئندہ قسط میں ہم بیان کریں گے کہ متقد مین کسی الیں حدیث کو قابل جمت نہیں سمجھتے تھے جس کی سب سندوں میں تھوڑا تھوڑا ضعف ہوتا تھا بلکہ اس حوالے ان کا طریقہ یہ تھا کہ فلال حدیث کی سب سندیں ضعیف ہیں اور فلال حدیث کے سب طرق میں تھوڑی تھوڑی کمزوی ہے وغیرہ۔ وہ الی حدیث کو قابل جمت نہیں سمجھتے تھے۔اس حوالے سے متقد مین محدثین کے کلام سے مثالیں بھی پیش کی جائیں گی اور متقد مین اور متاخرین کے منابع کا موازنہ بھی کیا جائے گا۔

الله تعالیٰ سے دُعا ہے کہ وہ حق کو مجھنے اور اس برعمل پیرا ہونے کی تو فیق عطا فرمائے۔آمین!

